
L'ecologista dialettico: Richard Levins, la scienza e 

la prassi del metabolismo uomo-natura 

 
L'eredità dello scienziato - e collaboratore di MR - Richard Levins, dalla sua infanzia alla sua 

esperienza agroecologica a Cuba, ai suoi contributi al pensiero ecologico marxiano. 

 

John Bellamy Foster e Brett Clark 

 

 

 

 
 

Se la ragione è una caratteristica degli esseri umani, non lo è forse anche della natura? 

- Yrjö Haila and Richard Levins [1] 

 

Richard Levins, come ha riconosciuto il noto agroecologo ed ecologo matematico John 

Vandermeer, «era e rimane un personaggio 'leggendario' nel mondo dell'ecologia». All'interno 

dell’ecologia stessa, i contributi di Levins sono stati molti e ne hanno cambiato i paradigmi. 

Un'importante innovazione, a cui ha dedicato gran parte della sua vita, è stata lo sviluppo di un 

metodo chiamato «Loop Analysis [Analisi dei cicli], una tecnica matematica che utilizza una 

conoscenza qualitativa delle dinamiche delle equazioni differenziali per formulare... come le 

variabili agiscono retroattivamente e concretamente su se stesse (ad esempio, un predatore che si 

sovralimenta di una preda, si crea un ciclo negativo riducendo le proprie risorse chiave)». 

Attraverso questa ricerca, «Levins ha dimostrato come la Loop Analysis possa essere applicata in 

tutti i contesti ecologici, creando di fatto una nuova modalità di analisi dei sistemi ecologici».[2] 

 

Allo stesso tempo, i contributi di Levins alla scienza e al pensiero critico andavano ben oltre le sue 

incursioni nell'ecologia matematica, poiché egli si occupava dell'ecologia nelle sue dimensioni più 



ampie, tra cui l'ecologia delle popolazioni, l'analisi dei sistemi ecologici, i processi evolutivi, la 

filosofia e la storia della scienza, l'agroecologia, l'ecosviluppo, la pianificazione socioecologica, la 

storia ambientale, la salute pubblica, la teoria ecologica marxiana e l'ecosocialismo; tutti elementi 

che per lui, presi insieme, costituivano nel loro complesso, la verità.  

Alla base di tutto il pensiero di Levins, dalla giovinezza al lavoro come scienziato ecologico 

maturo, c'era una concezione della dialettica tra natura e società tratta da pensatori come Karl Marx, 

Friedrich Engels, V.I. Lenin, J.D. Bernal, J.B.S. Haldane, Joseph Needham, Christopher Caudwell, 

Marcel Prenant, Ivan Ivanovich Schmalhausen e C.H. Waddington.[3] Come egli ha osservato, 

«probabilmente la prima indagine di un oggetto complesso studiato come un sistema è stato il 

capolavoro di Karl Marx, Il capitale» che ha esplorato sia la base economica che quella ecologica 

del capitalismo, inteso come sistema socio-metabolico.[4] La dialettica materialista di Marx si è 

estesa non solo alla critica politico-economica del capitalismo e, su questa base, alle ragioni del 

socialismo, ma ha anche contribuito [alla ricostruzione della nozione] di naturalismo dialettico che 

include le connessioni/contraddizioni ecologiche dell'umanità e della terra, risolvibili [solo] con un 

cambiamento sociale. 

Fu quindi la dialettica materialista, così come era stata sviluppata da numerosi pensatori nella 

tradizione marxista, in particolare nelle scienze naturali, ad essere, fin dall’inizio, la base e il punto 

focale di tutti gli sforzi intellettuali di Levins, costituendone il metodo fondamentale e la logica che 

governavano il suo pensiero. «Il pensiero dialettico», ha scritto, «con la sua attenzione alla 

complessità, al contesto, al cambiamento, alla discontinuità, alla compenetrazione e alle 

contraddizioni, era, ed è rimasto, una cosa bellissima per me, ed è stato il tema ispiratore della mia 

ricerca scientifica e del mio insegnamento politico nei gruppi di studio del Partito, nelle conferenze 

popolari e negli scritti... Amavo l'asimmetria e la complessità, gli effetti soglia, la 

contraddizione».[5] 

 

Sebbene il lavoro di Levins si sia sviluppato a partire dal materialismo storico, egli si è trovato in 

profondo conflitto con gran parte della tradizione filosofica marxista occidentale, che aveva 

sistematicamente cercato di separare se stessa e il pensiero dialettico dal mondo ecologico nel suo 

complesso - e con esso dal mondo della scienza, attraverso il rifiuto della nozione di dialettica della 

natura - fondamentale per generazioni di pensatori marxisti.[6] Pur criticando il dogmatismo 

sovietico sorto alla fine degli anni '30, Levins è rimasto convinto che il materialismo dialettico fosse 

la chiave per comprendere la complessità sia della natura che della società e le loro interazioni.[7] 

Scrivendo "A Science of Our Own" pubblicato su Monthly Review nel 1986, Levins affermava: 

In cerca di rispettabilità, molti marxisti occidentali europei, specialmente tra gli eurocomunisti, 

cercano di ridurre gli obiettivi del marxismo alla formulazione di un programma economico 

progressista. Di conseguenza essi rifiutano come ―stalinismo‖ l’idea secondo cui il materialismo 

dialettico abbia qualcosa da dire sulla scienza naturale al di là di una critica del suo uso scorretto e 

della sua monopolizzazione […]. Sia i critici eurocomunisti del materialismo dialettico che i 

dogmatici [coloro i quali riducono il materialismo dialettico a mero formalismo], accettano una 

descrizione idealizzata della scienza».[8] 

Il marxismo occidentale, pur ispirandosi al primo fondamento del pensiero marxista, spesso definito 

materialismo storico, ha rifiutato il secondo fondamento, definito naturalismo dialettico, associato 

alla dialettica della natura sia nella scienza che nell'arte. Se il primo fondamento aveva la sua fonte 

primaria nel pensiero di Marx, il secondo fondamento era spesso associato ad Engels, ma 

comprendeva anche una vasta gamma di pensatori, alcuni dei quali epurati nell'Unione Sovietica o 

soggetti a red baiting [persecuzione per sospette o dichiarate simpatie comuniste] in Occidente. Tra 

questi rientravano importanti scienziati e filosofi della scienza della fine del ventesimo secolo.[9] 

https://monthlyreviewarchives.org/index.php/mr/article/view/MR-038-03-1986-07_2


Levins, insieme ai suoi stretti collaboratori, Richard Lewontin e Stephen Jay Gould - tutti e tre con 

sede ad Harvard - si ispirarono in larga parte al materialismo dialettico/naturalismo dialettico, come 

dimostrano opere quali The Dialectical Biologist e Biology Under the Influence di Levins e 

Lewontin e The Structure of Evolutionary Theory di Gould.[10] 

«Il vero è l’intero», ha scritto G. W. F. Hegel nella prefazione alla sua Fenomenologia dello spirito, 

e quindi non può essere compreso se non nel processo del suo divenire, del suo sviluppo.[11] Per 

comprendere la natura e il significato del pensiero ecologico olistico di Levins, è necessario vederlo 

geneticamente, cioè in termini di formazione e sviluppo. In questo modo, possiamo ripercorrere le 

rivoluzionarie intuizioni teoriche e pratiche che la sua analisi ci ha fornito, aiutandoci ad affrontare 

l'emergenza planetaria di questo secolo. La «sindrome da disagio eco-sociale» che sta alla base 

dell'attuale crisi di abitabilità, sostenevano Lewontin e Levins, «è più profonda delle crisi 

precedenti, si estende più in alto nell'atmosfera, più in profondità nella terra, è più diffusa nello 

spazio ed è più duratura, penetrando in più angoli delle nostre vite».[12] Dunque, come sosteneva 

Levins, era assolutamente necessario cogliere le radici della crisi socioecologica attraverso un 

approccio che consentisse di comprendere la complessità del tutto, le interazioni dinamiche, 

l'incerto e il possibile. 

 

La formazione di un ecologista dialettico 

Levins era un "red diaper" ["bambino col pannolino rosso" era la definizione data ai figli di genitori 

comunisti. N.d.T.], e quindi permeato da un'eredità radicale. Interessato alla scienza fin da piccolo, 

era inizialmente affascinato dal lavoro dell'agronomo Trofim Lysenko, che al fine di aumentare la 

produzione agricola in URSS - a fronte della brevità della stagione di crescita dovuta alla posizione 

geografica - cercava di realizzare una rivoluzione scientifica. Il lysenkoismo - che rifiutava la 

genetica mendeliana e attingeva alle nozioni lamarckiane di ereditarietà dei caratteri acquisiti - 

cercava di promuovere lo sviluppo agricolo alterando il metabolismo degli organismi e 

dell'ambiente con vari trattamenti come la vernalizzazione (raffreddamento del seme durante la 

germinazione per accelerarne lo sviluppo successivo) e l'innesto. Il lysenkoismo, alla maniera 

lamarckiana, ipotizzava che i fattori ambientali indotti potessero alterare direttamente gli organismi, 

con conseguente ereditarietà dei caratteri acquisiti. Il lysenkoismo si rivelò un fallimento completo 

dal punto di vista scientifico e fece regredire la genetica sovietica di una generazione. Tuttavia, 

stimolò in molti scienziati un interesse per le complesse relazioni dialettiche tra gene, organismo e 

ambiente. 

 

Tra le figure che raccolsero positivamente le sfide sollevate dal lysenkoismo - cercando risposte 

coerenti con la genetica moderna e più dialettiche rispetto alle relazioni tra organismo e ambiente - 

ci furono il principale biologo sovietico, e oppositore di Lysenko, Ivan Schmalhausen, e il genetista 

rosso britannico Conrad Hal Waddington, entrambi destinati ad avere un'enorme influenza su 

Levins. La grande opera di Schmalhausen Factors of Evolution: The Theory of Stabilizing Selection 

è stata pubblicata per la prima volta in URSS nel 1947 e rapidamente tradotta in inglese nel 1949. 

Theodosius Dobzhansky, la cui ricerca in biologia evolutiva ha contributo alla "sintesi moderna", 

definì Schmalhausen «forse il più illustre tra i biologi viventi in URSS». [13] 

 Schmalhausen, come Waddington, ha sviluppato una teoria della ―tripla elica‖ tra gene, organismo 

e ambiente, fornendo una visione dialettica, evolutiva ed ecologica che ha costituito una accurata 

alternativa al lysenkoismo (con la sua base antigenetica o genetica anti-mendeliana). L'approccio 

dialettico di Schmalhausen si è manifestato con più chiarezza nella nozione di gerarchie o livelli 

integrativi che strutturano l'evoluzione biologica; ma anche nell'ipotesi secondo cui i tratti genetici 

latenti e assimilati - accumulati durante lunghi periodi di selezione stabilizzante - emergono solo 

https://monthlyreview.org/product/biology_under_the_influence/


quando gli organismi affrontano gravi stress ambientali o vengono superate determinate soglie, 

dando luogo ad un processo di rapido cambiamento.[14] 

Secondo Levins e Lewontin, l'importanza di quella che è ora nota come 'legge di Schmalhausen 

sulla selezione stabilizzante', sta nel fatto che essa indica che «quando gli organismi vivono entro il 

loro ambiente normale, le perturbazioni delle condizioni di vita e la maggior parte delle differenze 

genetiche tra gli individui hanno un effetto minimo o nullo sulla loro fisiologia e sul loro sviluppo; 

ma in condizioni di stress, anche piccole differenze ambientali e genetiche producono effetti 

rilevanti». La conseguenza è che la normale evoluzione delle specie è caratterizzata da 

stabilizzazione inframezzata da periodi di rapida trasformazione durante i quali i tratti latenti 

vengono attivati in relazione allo stress ambientale. [15] 

Come ha spiegato Waddington, i veri problemi dell'evoluzione riguardavano il cambiamento 

qualitativo. Sebbene la matematica potesse servire a chiarire alcuni aspetti di questo processo, egli 

sottolineava che «il nocciolo dell'evoluzione, ovvero come si arriva ad avere cavalli e tigri e cose 

del genere, è al di fuori della teoria matematica».[16] La chiave risiedeva piuttosto nella 

comprensione del mondo come governato da processi dinamici di contingenza, di cambiamento, di 

interconnessione, di contraddizione e negazione, così come da livelli integrativi o forme 

organizzative emergenti. Tuttavia, la dialettica non doveva essere vista come una soluzione già 

pronta per la risoluzione dei problemi, ma piuttosto come un approccio che apriva analisi e sfidava 

chiusure. Cercando di cogliere questo aspetto, Hegel aveva scritto coraggiosamente: «La 

contraddizione è il criterio della verità, la mancanza di contraddizione è il criterio dell'errore».[17] 

Come osservarono Levins e Lewontin: «Il materialismo dialettico non è, e non è mai stato, un 

metodo programmatico per risolvere particolari problemi fisici. Piuttosto, l'analisi dialettica fornisce 

una visione d’insieme e una serie di segnali di avvertimento contro particolari forme di dogmatismo 

e ristrettezza di pensiero».[18] La consapevolezza di questa apertura della visione dialettica, ha 

guidato l'intero lavoro intellettuale di Levins, così come la sua concezione radicale della teoria e 

della pratica. 

Levins ha studiato agraria e matematica alla Cornell University (Ithaca, New York). Dopo la laurea, 

dovendo affrontare la lista nera anticomunista del maccartismo, si è trasferito con la moglie, la 

scrittrice portoricana Rosario Morales, in Porto Rico dove ha lavorato come agricoltore e 

organizzatore rurale, imparando a conoscere da vicino le condizioni di sottosviluppo e dipendenza. 

Ha conseguito un dottorato di ricerca alla Columbia University nel 1956 e insegnato all'Università 

di Porto Rico dal 1961 al 1967. Ha visitato Cuba per la prima volta nel 1964, in quella che sarebbe 

diventata una collaborazione a vita con biologi ed ecologi cubani. Nel 1967, si è trasferito a 

Chicago per insegnare all'Università dove è diventato collega e collaboratord di Lewontin.[19] Nel 

1975, Levins ha accettato un incarico ad Harvard, dove è stao nominato 'John Rock Professor of 

Population Sciences nel Department of Population and International Health', e capo dello Human 

Ecology Program. Eletto alla National Academy of Sciences degli Stati Uniti, ha rifiutato questa 

carica per protesta contro la posizione della National Academy sulla guerra del Vietnam. È stato 

una figura di spicco di Science for the People (sia della rivista che del movimento). 

Nella sua ricerca sulla genetica delle popolazioni, Levins ha approfondito lo studio sull'ereditarietà, 

la variazione e l'evoluzione della Drosophila (il moscerino della frutta) in natura e non solo in 

laboratorio, iniziando dal suo quartiere e dalla campagna circostante in Porto Rico. I risultati lo 

hanno portato ai concetti di «selezione co-gradiente, in cui l'impatto diretto dell'ambiente aumenta 

le differenze genetiche tra le popolazioni, e selezione contro-gradiente in cui le differenze genetiche 

compensano l'impatto diretto dell'ambiente». Levins ha dichiarato che 



la "variazione ambientale" deve essere una risposta a molte domande dell’ecologia 

evolutiva, e che gli organismi si adattano non solo a specifiche caratteristiche ambientali, 

come l’alta temperatura o i terreni alcalini, ma anche alla struttura dell’ambiente, alla sua 

variabilità, alla sua precarietà, alla dimensione della sua irregolarità, alle correlazioni tra i 

diversi aspetti dell’ambiente. Inoltre, questi modelli di ambiente non sono semplicemente 

dati come esterni all’organismo: gli organismi selezionano, trasformano e definiscono i 

propri ambienti. [20]  

 

Dialettica ecologica 

Levins si è occupato di dialettica ecologica in tutta la sua opera. Tuttavia è "Dialectics and Systems 

Theory", il suo saggio scritto nel 2008, che costituisce il miglior punto di accesso all'unità del suo 

pensiero. Egli ha descritto in dettaglio l'integrazione parziale delle concezioni dialettiche nella 

teoria dei sistemi, inclusa la modellazione del Sistema Terra, e la distinzione tra questa e una 

prospettiva dialettica integrale, evidenziando come quest'ultima ha fornito una comprensione più 

completa della costituzione dinamica, aperta, integrativa, contraddittoria e transitoria della natura. Il 

marxismo ha svolto un ruolo significativo nello sviluppo della teoria dei sistemi. Come sottolineato 

da Levins, «In un certo senso, Il capitale di Marx è stato il primo tentativo di trattare un intero 

sistema... I suoi primari oggetti d'indagine nel Libro 1 del Capitale: le merci, non sono elementi 

costitutivi autonomi o atomi della vita economica che vengono poi inseriti nel capitalismo, ma 

piuttosto sono "cellule" del capitalismo, scelte per lo studio proprio perché rivelano il 

funzionamento del tutto».[21] È importante comprendere che questo non è concepito come una 

relazione rozza e meccanica. Piuttosto, la merce come cellula del capitalismo «non era», per Marx, 

«un oggetto fisso e immutabile che determina il tutto», come nelle versioni più meccanicistiche e 

riduzioniste della teoria dei sistemi. Piuttosto, la merce era vista «come un punto di convergenza di 

tutti i fenomeni economici, allo stesso tempo 'determinato dal tutto e determinante'».[22] 

L'inequivocabile natura dialettica dell'analisi di Marx gli consentiva di spostarsi facilmente avanti e 

indietro tra lavoro/produzione e capitale/valorizzazione, in un complesso sistema dinamico di 

produzione e riproduzione. 

Tuttavia, Il capitale di Marx è degno di nota non solo per la sua teoria dei sistemi economici, come 

sottolineava Levins, ma anche per lo sviluppo della teoria dei sistemi ecologici, com'è stato 

ampiamente riconosciuto negli ultimi anni. Sia le contraddizioni economiche che quelle ecologiche, 

ha osservato Levins, sono presenti nel capitalismo, e quest'ultima costituisce la «seconda 

contraddizione».[23] Come hanno scritto Yrjö Haila e Levins in Humanity and Nature, «in 

ecologia, i modelli di sistema si concentrano, di solito,  sul flusso di energia e sul riciclaggio dei 

nutrienti (minerali)».[24] Sulla base dei precedenti lavori di Roland Daniels e Justus von Liebig - 

ingegnosamente integrati nel Capitale e nella prima economia ecologica socialista - il ciclo dei 

nutrienti e i trasferimenti di energia attraverso il metabolismo costituirono il presupposto del 

concetto di metabolismo sociale di Marx e della sua teoria della frattura metabolica.[25] Questi e 

altri sviluppi correlati nella scienza materialista hanno influenzato le concezioni di crisi ecologica 

del celebre biologo britannico E. Ray Lankester, che era stato il pupillo di Charles Darwin e 

Thomas Huxley, nonché caro amico di Marx.[26] 

L'allievo di Lankester, Arthur Tansley, ha introdotto il concetto di ecosistema, basato sulla 

comprensione del ciclo dei nutrienti, del metabolismo e dei trasferimenti di energia nelle 

interrelazioni tra sistemi inorganici e organici. La teoria dell'ecosistema di Tansley è stata 

influenzata dalla prima teoria dei sistemi del matematico e scienziato marxista Hyman Levy, che ha 

incorporato nel suo lavoro la nozione di "cambiamento di fase" per descrivere come, a determinate 



soglie, il cambiamento quantitativo porti a una trasformazione qualitativa, un'analisi profondamente 

radicata nella Dialettica della natura di Engels.[27] 

Needham, uno dei principali scienziati socialisti britannici, ha introdotto la nozione di "livelli 

integrativi", come modo per descrivere l'emersione e il fatto che il mondo materiale è costituito da 

vari livelli organizzativi, qualitativamente separati l'uno dall'altro - con ogni livello dotato delle 

proprie leggi di natura - ma comunque interdipendenti.[28] Negli anni Trenta, basandosi soprattutto 

sul lavoro di Engels, gli scienziati marxisti dell'Unione Sovietica e della Gran Bretagna hanno 

svolto un ruolo determinante nello spiegare come la dialettica della trasformazione qualitativa 

portasse alla formazione di nuovi livelli integrativi e di poteri emergenti. Questa comprensione ha 

dato vita ad un materialismo che trascendeva sia il tentativo vitalista di attribuire vita e coscienza a 

forze vitali non riducibili alla materia/energia, sia lo sforzo meccanicistico di ridurre tutte le forme 

organizzative superiori a quelle inferiori.[29] Bernal ha spiegato come i residui dei processi di 

sviluppo passati, apparentemente assenti o latenti, riemergono frequentemente nel presente, 

entrando in nuove combinazioni in modi contingenti, per influenzare l'evoluzione futura.[30] 

Molte di queste intuizioni della dialettica materialista sono state assimilate dalla moderna teoria dei 

sistemi. Riflettendo in merito a ciò, lo stimato biologo evoluzionista, matematico e genetista John 

Maynard Smith ha scritto in una recensione a The Dialectical Biologist, che la dialettica era ormai 

"obsoleta" a causa dello sviluppo della teoria dei sistemi matematici. Secondo Smith, la 

"trasformazione della quantità in qualità e viceversa" di Engels è sostituita dal "cambiamento di 

fase" (o dagli "effetti soglia"). Entrambi questi concetti sono stati subito adottati dagli "scienziati 

rossi", e incorporati nell'analisi dialettico-materialista. L'interscambio tra causa ed effetto, formulato 

da Engels, può essere associato al concetto di feedback, proprio della teoria dei sistemi. Come 

diceva Levins, Smith poteva aggiungere [nella sua recensione] che i "livelli integrati" sono ora 

ampiamente accettati nella teoria delle gerarchie organizzative, in cui anche i dialettici marxisti 

hanno svolto un ruolo pionieristico. Smith ha manifestato il suo continuo scetticismo in merito ai 

concetti di "interpenetrazione degli opposti" e "negazione della negazione". La sua argomentazione 

era che la modellazione dei sistemi matematici è ora più dinamica e in grado di comprendere 

relazioni gerarchiche, e quindi la dialettica, in quanto tale, non era necessaria.[31] 

Con una comprensione storica e filosofica più vasta, Levins ha risposto [a Smith]  che, come Engels 

prima di lui, era felice di vedere la scienza diventare più dialettica.[32] Tuttavia, ha insistito sul 

fatto che la modellazione scientifica non raggiunge il livello critico della dialettica. La teoria dei 

sistemi è nata, in parte, da una critica al riduzionismo e dallo studio ingegneristico dei sistemi 

autoregolanti. La maggior parte degli studi sulla teoria dei sistemi si muove ancora tra una riduzione 

meccanicistica e un insicuro focus idealista, e non riesce a prestare attenzione a una dialettica 

materialista focalizzata «sull'interezza e sull'interpenetrazione, sulla struttura del processo più che 

sulle cose, sui livelli integrati, sulla storicità e sulla contraddizione».[33] Riferendosi alla 

contraddizione che nasce dall'interpenetrazione degli opposti, una volta Levins ha esclamato: «Cosa 

c'è di così male nelle contraddizioni: sono solo oscillazioni nello stato della rete!» Cioè, nascono 

dalla struttura del processo e dal fatto che le entità, e le loro relazioni, non sono mai statiche.[34] 

Come scriveva Bernal: 

È possibile enunciare questa parte della dialettica in un modo più o meno fisico e 

matematico... Qualsiasi processo, una volta avviato da un impulso iniziale, continua in 

assenza di forze esterne finché, superata la sua posizione di equilibrio come risultato della 

sua "quantità di moto", si arrestata e si inverte. Ma nei casi più complicati, invece di un 

semplice movimento oscillatorio avanti e indietro, come il tipico cambiamento ciclico, si 

ottiene - come risultato dell'opposizione e dell'arresto dell'attività primaria - una nuova 



attività qualitativamente diversa. Trasformazioni di questo tipo si trovano in tutto il mondo 

inorganico e organico.[35] 

«Il massimo risultato [della teoria dei sistemi matematici]», ha osservato Levins, «è l'algoritmo, la 

regola di procedura che può essere applicata automaticamente da chiunque a un'intera classe di 

situazioni, non trattata da menti umane», né dalla storia, né dalla casualità. Tuttavia, «i marxisti 

sostengono una relazione più complessa e non gerarchica tra approcci quantitativi e qualitativi al 

mondo».[36] Sebbene esistano gerarchie organizzative, non sono univoche o unidirezionali, in 

quanto non solo i livelli inferiori possono influenzare i livelli superiori (anche se i livelli superiori 

non possono essere ridotti a quelli inferiori), ma anche quelli superiori possono influenzare quelli 

inferiori. La teoria dei sistemi è orientata alla modellazione. «La dialettica evidenzia [sia] la natura 

provvisoria del sistema che la natura transitoria del modello di sistema».[37] Pertanto, la dialettica 

materialista non si rivolge a stati statici e di equilibrio - così come non accetta il dualismo, il 

monismo, il riduzionismo o l’idealismo - ma piuttosto a domande  sull'origine, l'opposizione, la 

contraddizione, il cambiamento e la trasformazione, di una realtà che è «internamente eterogenea» a 

ogni livello.[38] 

Le astrazioni si sono spesso dimostrate fondamentali nello sviluppo di una visione dialettica del 

mondo e come un mezzo per avvicinarsi a ciò che Levins e Lewontin chiamavano il "mondo 

separato". Prima della teoria della selezione naturale di Darwin, le prime idee evolutive, molto 

semplici, si basavano sulla teoria ―trasformazionale‖ rappresentata dalla teoria dell'ereditarietà dei 

caratteri acquisiti di Jean-Baptiste Lamarck secondo cui gli organismi, lottando contro l'ambiente, 

acquisiscono nuovi caratteri che vengono poi ereditati dalla loro progenie. La genialità di Darwin, 

secondo Levins e Lewontin, è stata di rompere con questo modello "trasformazionale", separando la 

variazione ereditaria nei singoli organismi dalla selezione naturale, che coinvolge le relazioni con le 

popolazioni e l'ambiente. "Separando" questi due aspetti si è chiarito l'intero processo evolutivo. 

L'attenzione è stata quindi posta sul lento processo di adattamento delle specie al loro ambiente, 

attraverso la selezione naturale e la tramite variazione ereditaria. Però questo ha creato una 

contrapposizione tra i tratti genetici ereditati degli organismi e il loro ambiente - 

contemporaneamente a una posizione adattazionista unilaterale - che si è rivelata alla fine 

insostenibile. Questo perché è stata posta poca attenzione sul ruolo di mediazione degli organismi 

stessi nel modificare i loro ambienti. 

L'ascesa della genetica moderna ha portato inizialmente alla famosa "sintesi moderna" - in cui 

Haldane ha svolto un ruolo importante - che riguardava la sintesi della genetica mendeliana con la 

variazione ereditaria e selezione naturale di Darwin [superando il conflitto tra variazione continua, 

eredità discreta e selezione]. La sintesi moderna originaria aveva un orientamento relativamente 

olistico, che comprendeva geni, organismo e ambiente. Tuttavia, il rapido sviluppo della genetica ha 

fatto sì che in biologia si sia posto sempre più l'accento sulla variazione basata su "geni 

immutabili", favorendo uno schematico determinismo genetico sempre più riduzionista nella forma, 

minimizzando le interazioni e spostando il livello dell'organismo che mediava tra geni e ambiente. 

Come Levins e Lewontin hanno affermato alla fine di The Dialectical Biologist : 

In contrapposizione alla visione riduzionista, che vede gli insiemi come riducibili a 

collezioni di parti costitutive, noi vediamo i vari livelli di organizzazione come parzialmente 

autonomi e reciprocamente interagenti. Dobbiamo rifiutare l'euforia molecolare che ha 

portato molte università a spostare la biologia verso lo studio delle unità più piccole 

liquidando gli studi di popolazione, organismici, evolutivi ed ecologici come ―collezionismo 

di francobolli‖ e lasciando che le collezioni museali venissero trascurate. Ma una volta 

riconosciuta la legittimità di questi studi, sollecitiamo anche lo studio delle relazioni 

verticali tra i livelli, che operano in entrambe le direzioni.[39] 



Nella loro argomentazione, l'organismo è sia «il soggetto che l'oggetto dell'evoluzione». 

L'organismo è parte del suo ambiente e ne dipende, ma nessuno dei due «determina completamente 

l'altro».[40] Sono invece, codeterminanti. Le attività quotidiane degli organismi, come ad esempio 

procurarsi il cibo, richiedono che essi interagiscano costantemente con l'ambiente e lo costruiscano, 

trasformando il mondo esterno sia per loro stessi che per le altre specie. Le specie viventi plasmano 

la natura, alterando le condizioni materiali della vita.[41] I livelli di gene, organismo e ambiente, 

formano una "tripla elica", in cui l'organismo svolge un ruolo di attiva mediazione. «È impossibile 

evitare la conclusione che gli organismi costruiscono da soli ogni aspetto del loro ambiente. Non 

sono gli oggetti passivi di forze esterne, ma i creatori e i modulatori di queste forze». Come 

metafora, 'adattamento' dovrebbe quindi essere sostituito da: 'costruzione'.[42] Tale punto di vista, 

sostenevano Levins e Lewontin, non era in conflitto con l'evoluzione darwiniana. Piuttosto, «il 

darwinismo non può essere realizzato senza che l’organismo non venga reintegrato con le forze 

interne ed esterne, di cui è sia il soggetto che l’oggetto».[43] 

Questa comprensione della complessità della relazione tra organismo e ambiente, evidente ad 

esempio nei contributi di Levins alla teoria della nicchia, ha avviato una profonda prospettiva 

ecologica, compreso un acuto riconoscimento dell'attuale crisi ecologica.[44] L'Homo sapiens, un 

organismo particolarmente riuscito, che si evolve e si sviluppa attraverso la sua organizzazione 

sociale (modi di produzione e "periodi eco-storici"), che disturba e cambia attivamente il mondo 

che lo circonda, sta ora minando la propria esistenza, così come quella di molte altre specie, 

attraverso la creazione di un mondo alienato. [45] Quindi, la soluzione risiede nella trasformazione 

qualitativa della base organizzativa della relazione sociale umana con il mondo. 

Per Levins, le lotte per «la sopravvivenza e la liberazione della specie umana» sono esse stesse co-

determinanti e possono essere affrontate pienamente - come nel concetto fondamentale di Marx - 

solo attraverso una società di produttori associati che "pianificano" razionalmente il loro 

metabolismo con la natura attraverso la produzione. «L’obiettivo di un crescente tenore di vita», 

hanno scritto Haila e Levins, «non può essere identificato con un crescente consumo di energia e 

materie prime. Anzi, dopo aver soddisfatto alcuni bisogni di base su cui le persone saranno 

chiamate a decidere, un ulteriore progresso dovrà evidenziare il miglioramento della qualità della 

vita». Questo potrebbe «portare ad un aumento dell'impegno e dei pensieri rivolti alla cura delle 

persone, alla nostra salute, all'istruzione, alla vita culturale, alle opportunità di lavoro sano e 

creativo, e al tempo libero», così come alla «ricchezza del mondo naturale» che deve essere 

«riconosciuta come un elemento importante della qualità della vita, non solo come risorsa ma anche 

come mezzo in cui si svolgono le nostre vite».[46] 

 

Il capitalismo come malattia 

Levins ha riconosciuto che per migliorare la salute umana e stabilire una relazione non alienata con 

la natura è necessario andare oltre il sistema capitalistico. Nel suo saggio, ―Is Capitalism a 

Disease?: The Crisis in U.S. Public Health―, ha proposto un’analisi dialettico-ecologica dello 

sviluppo storico del capitalismo, mostrando come quest’ultimo sta contribuendo al «ritorno di 

malaria, colera, tubercolosi, dengue e altre malattie già conosciute» e «alla comparsa di malattie 

infettive apparentemente nuove» come «la malattia del legionario, il virus Ebola, la sindrome da 

shock tossico, la tubercolosi multifarmaco-resistente e molte altre», che ora includono H1N1, 

H5N1, MERS, SARS e COVID-19 (SARS-CoV-2)[47]. Questo problema, ha precisato Levins, fa 

parte della «crisi generale» del «capitalismo mondiale», che si manifesta come una «sindrome da 

disagio eco-sociale». Levins ha sostenuto che questa sindrome è dovuta alla «pervasiva crisi 

multilivello delle relazioni disfunzionali all’interno della nostra specie, e tra essa e il resto della 

natura», che «comprende, in una rete di azioni e reazioni, modelli di malattia, relazioni di 



produzione e riproduzione, demografia, esaurimento e distruzione gratuita delle risorse naturali, 

trasformazione dell’uso del territorio e cambiamento climatico planetario».[48] Nel fare ciò, egli si 

è basato e al contempo ha ampliato la tradizione dell’epidemiologia sociale radicale, a cui Marx ed 

Engels avevano contribuito. 

Nel primo volume del Capitale, Marx ha elogiato il lavoro di Bernardino Ramazzini – un medico 

italiano autore di Le malattie dei lavoratori, pubblicato per la prima volta nel 1700 – per la sua 

dettagliata indagine sulla ―patologia industriale‖ che esplorava un’ampia gamma di malattie che 

colpivano i lavoratori.[49] Engels, attingendo a testimonianze di prima mano e a rapporti sulla 

sanità pubblica, ha descritto in La condizione della classe operaia in Inghilterra, il degrado 

dell’ambiente e della salute umana, poiché il capitalismo industriale stava conducendo a estese 

modificazioni dell'uso del suolo, all'inquinamento dell'aria e dell'acqua, a condizioni di lavoro 

pericolose e a condizioni di vita impoverite. Influenzato dal libro di Engels, Rudolf Virchow, un 

medico e patologo tedesco, ha contribuito all’avanzamento della pioneristica epidemiologia sociale, 

evidenziando come le mutevoli condizioni sociali influenzavano l’emergere e la diffusione del 

colera e del tifo. Marx ed Engels hanno fatto propri i risultati investigativi di medici radicali, come 

Peter Gaskell, Henry Julian Hunter, James Phillips Kay, Thomas Percival, John Simon e 

Southwood Smith, che stavano documentando la diffusione di malattie infettive e la mancanza di 

nutrizione nella popolazione, specialmente tra i poveri, data la mancanza di condizioni igieniche e 

le disuguaglianze di classe causate dallo sviluppo capitalista. Nel Capitale, Marx ha descritto 

dettagliatamente come il capitalismo stesse generando una frattura corporea nella morbilità e 

mortalità umana, come parte della più ampia frattura metabolica nella relazione alienata tra umanità 

e natura.[50] 

Nell'ambito della sua ricerca, Lankester ha studiato i patogeni parassitari e il ruolo umano nella 

diffusione delle epidemie. Ha sottolineato come le epidemie siano nate dalle trasformazioni 

ecologiche associate alla grande concentrazione di esseri umani e animali domestici in un unico 

luogo, all’espansione della monocoltura, alla creazione di grandi allevamenti intensivi, alla 

deforestazione e all’integrazione imperialista dell’economia globale. La perdita di biodiversità ha 

ulteriormente facilitato la diffusione delle malattie. Questo lavoro collettivo ha contribuito a gettare 

le basi di quello che è diventato noto come approccio ecosociale all’epidemiologia.[51] 

Purtroppo, come ha spiegato Levins, questo approccio dialettico che dava rilievo alle complesse 

relazioni e alle condizioni della malattia e della salute pubblica è stato accantonato. Al suo posto è 

salito alla ribalta un modello biomedico riduzionista, con una concezione in gran parte statica della 

natura, in cui si presume che le nuove tecnologie, i farmaci e la rapidità delle diagnosi possano 

combattere efficacemente le malattie. Questo ha portato alla teoria della ―transizione 

epidemiologica‖, secondo la quale nei Paesi sviluppati le malattie infettive sono essenzialmente un 

ricordo del passato. Inoltre, si è prospettato che il costante sviluppo capitalistico sarebbe servito 

come mezzo per «eliminare la povertà e produrre ricchezza, rendendo universalmente disponibili le 

nuove tecnologie», trionfando sulle malattie in tutto il mondo.[52] 

Sebbene la teoria della transizione epidemiologica sia ancora in voga, i fallimenti di questo 

approccio sono facilmente evidenti, soprattutto sulla scia della pandemia di COVID-19. Come ha 

spiegato Levins, questa posizione ha trascurato il fattore evolutivo. Quando gli antibiotici sono stati 

impiegati nei corpi umani (e negli animali domestici per la produzione agroalimentare), i microbi 

presi di mira hanno reagito alla sfida evolvendosi e mutando, fino a diventare resistenti agli 

antibiotici. Paradossalmente, alcuni microbi si sono rivelati «resistenti ai [nuovi] antibiotici», ancor 

prima di essere utilizzati. Questo accade quando un antibiotico viene immesso sul mercato con un 

nuovo nome commerciale, ma in realtà non è affatto diverso dal suo predecessore.[53] L’approccio 

della transizione epidemiologica non ha inoltre tenuto conto di come il capitalismo globale stesse 



aumentando le disuguaglianze sanitarie, dando luogo a massicce trasformazioni ecologiche e 

contribuendo alla diffusione di malattie non più confinate nelle regioni tropicali del mondo. Ha 

prestato poca o nessuna «attenzione alle malattie della fauna selvatica o degli animali domestici e 

delle piante», il che è stato un grave errore, dato che «tutti gli organismi sono portatori di malattie» 

e il crescente contatto tra le specie abbatte le barriere naturali più vecchie.[54] 

Levins ha sostenuto un approccio ecologico basato su una comprensione storica delle relazioni 

socio-ecologiche di lungo periodo. Ha sottolineato che «le malattie vanno e vengono quando ci 

sono grandi cambiamenti nelle relazioni sociali, nella popolazione, nei tipi di cibo che mangiamo e 

nell’uso del suolo. Quando cambiamo le nostre relazioni con la natura, cambiamo anche 

l’epidemiologia e le possibilità di infezione».[55] A titolo esemplificativo, Levins ha spiegato come 

la deforestazione per aumentare la produzione di grano in Sud America ha favorito il contatto tra 

roditori ed esseri umani. I semi e le erbe hanno attirato i roditori. Diversi predatori, come coyote, 

gufi e serpenti, sono stati decimati a causa di questi stessi processi. A sua volta, questo ha favorito 

l’espansione delle popolazioni di roditori. Man mano che la comunità di roditori si espandeva, 

questi hanno cercato luoghi in cui nidificare, tra cui magazzini, capannoni e le «abitazioni delle 

persone, facilitando la trasmissione di malattie».[56] Dinamiche simili si possono osservare con le 

costruzioni di dighe e di sistemi di irrigazione, che creano habitat che favoriscono la «riproduzione 

di lumache che trasmettono la trematode epatica, e di zanzare che diffondono malaria, dengue e 

febbre gialla». Per quanto riguarda la demografia, un’elevata densità di popolazione, come quella 

che si può trovare nelle megalopoli globali e nelle baraccopoli ad esse collegate, ha dato luogo a 

«nuove opportunità per le malattie» e ne ha aumentato la capacità di diffondersi. Una dinamica 

simile emerge nei grandi allevamenti intensivi e nelle fabbriche di pollame, dove il 

sovraffollamento di animali che vivono in pessime condizioni facilita l’emergere di ―superbatteri‖ 

resistenti agli antibiotici. 

La critica del capitale aveva un ruolo centrale nell’approccio dialettico-ecosociale di Levins, per 

mezzo del quale era possibile evidenziare le contraddizioni della sanità pubblica contemporanea. 

Nel capitalismo, dove l’assistenza sanitaria è focalizzata sulla massimizzazione del profitto, 

l’assistenza fornita non è necessariamente buona in sé, poiché qui, come altrove, questo sistema 

economico non è interessato al valore d’uso, ma al valore di scambio. Il sempre maggiore dominio 

dell’assistenza sanitaria da parte delle società monopolistiche e la loro capacità di spremere 

economicamente i pazienti - la cui domanda di assistenza sanitaria tende a essere anelastica - 

consente un’enorme inflazione dei prezzi, rendendolo uno dei settori più redditizi dell’economia. 

Il capitalismo crea e alimenta intrinsecamente le disuguaglianze sociali; produce concretamente una 

società malata. Le sue azioni quotidiane danno luogo ad inquinamento, stress e malattie 

ingiustificate e in aumento. All’interno della società stratificata in classi, «il tasso di mortalità o di 

altre conseguenze dannose aumenta con il livello di povertà, in malattie come le cardiopatie 

coronariche, il cancro in tutte le sue forme, l’obesità, il ritardo della crescita nei bambini, le 

gravidanze inaspettate e la mortalità materna».[57] Questa società malata richiede «spese sempre 

maggiori per riparare i danni alla salute pubblica che essa stessa ha arrecato».[58] 

Levins ha mostrato come le cose potrebbero andare diversamente, insistendo sul fatto che una 

revisione globale implica la necessità di concentrarsi su: (1) la salute dell’ecosistema per tenere 

conto delle molteplici cause di stress e di altre problematiche; (2) la giustizia ambientale; (3) la 

determinazione sociale della salute; (4) l’assistenza sanitaria per tutti; e (5) la medicina alternativa 

come parte di un approccio globale alla salute.[59] Egli ha sostenuto che i miglioramenti ambientali 

e sanitari «sono aspetti della lotta di classe, non un’alternativa ad essa».[60] 



 

Rosso e verde 

Per Levins, la lotta contro lo sfruttamento di classe e la lotta contro lo sfruttamento della natura 

necessitavano l'una dell'altra e, a differenza del capitalismo, non potevano essere messe in 

contrapposizione senza condurre a un disastro totale. Il suo ruolo di scienziato ecologico non era 

separato dalla sua pratica ecologica. Le sue profonde intuizioni come scienziato sono state arricchite 

dal periodo trascorso come coltivatore di ortaggi a Porto Rico e dalla sua attività a sostegno della 

Rivoluzione cubana, con i suoi tentativi per instaurare «un'agricoltura ecologica ed un percorso 

ecologico di sviluppo economico che fosse giusto, egualitario e sostenibile».[61] Durante l'attività 

agricola a Porto Rico, Morales e Levins hanno scritto il "programma agrario", sottolineando il 

potenziale della produzione agroecologica e collettiva.[62] Levins ha sviluppato un'incisiva critica 

dell'agricoltura capitalista moderna e delle sue conseguenze socio-ecologiche. Altrettanto 

importante è il modo in cui la pianificazione socialista e le pratiche agroecologiche sono servite a 

trasformare il rapporto dell'uomo con la natura. 

Nell'articolo "Science and Progress", pubblicato nel 1986 su Monthly Review, Levins ha delineato 

un «approccio dialettico, politico ed ecologico» alle pratiche e alle tecnologie agricole, in contrasto 

con la moderna logica sviluppista, utilizzata per giustificare la struttura dell'agricoltura 

capitalista.[63] Levins ha proposto un'agroecologia radicata nella «conoscenza dettagliata dei 

processi che influenzano la fertilità del suolo, le dinamiche di popolazione degli insetti (sia utili che 

infestanti) e la microclimatologia».[64] Questo prevede di individuare i modi più efficaci per ridurre 

il dissodamento ed allentare il suolo. L'obiettivo è quello di impiegare strategie ad alta intensità di 

conoscenza che incidono sul connubbio di lavoro e tecnologia impiegata nella coltivazione degli 

alimenti. Levins ha sostenuto che «la monocoltura crea inevitabilmente nuovi e gravi problemi di 

pesticidi, impedisce un uso profiquo della variabilità del terreno e del clima, impoverisce il suolo e 

rende necessario l'uso massiccio di input costosi». È necessario, invece, lavorare con modelli di 

diversità. Una cintura di alberi lungo i campi agricoli trattiene l'aria più fredda, facilitando la 

crescita delle colture che hanno bisogno di aria calda. La consociazione di colture diverse - quelle di 

piante da frutta, che viene raccolta quando è matura, con quella di tuberi, che possono essere lasciati 

nel terreno fino al momento del bisogno - offre più opzioni e possibilità, date le incertezze della 

natura. Inoltre, aiuta a controllare i parassiti. Levins ha sostenuto la pianificazione sociale al fine di 

determinare la «dimensione ottimale dell'appezzamento», che deve essere «abbastanza grande da 

poter utilizzare la meccanizzazione necessaria» e «abbastanza piccola da permettere di creare 

l'effetto margine*».[65] 

La pianificazione agroecologica deve considerare le questioni associate a «idrologia, migrazioni di 

parassiti, disponibilità di lavoro e necessità di consumo». In questo caso, l'unità di produzione sarà 

probabilmente più piccola dell'unità di pianificazione, al fine di migliorare il coordinamento 

collettivo e garantire pratiche sostenibili. Data l'inevitabile variabilità ambientale, è importante 

tenere conto dell'andamento della temperatura e dell'umidità nel corso dei decenni. Coltivare 

insieme piante con esigenze diverse è utile per garantire la produzione alimentare, nel caso in cui si 

verifichi il fallimento in una particolare varietà.[66] 

Per Levins, quindi, la pianificazione svolge un ruolo cruciale nella creazione di un sistema di 

produzione alimentare giusto e sostenibile. È una parte fondamentale della creazione di «un diverso 

tipo di scienza» che «richiede la combinazione tra la conoscenza locale, dettagliata, profonda e 

particolare che la gente ha delle proprie condizioni, e la conoscenza più generale, teorica ma 

astratta, che la scienza acquisisce solo distanziandosi dal particolare».[67] Ciò richiede il 

riconoscimento e il coordinamento tra la conoscenza popolare e quella scientifica. In questo caso la 

conoscenza è sociale e deve essere condivisa, piuttosto che privatizzata per profitto. Questo 



approccio richiede di porsi domande più grandi, e di analizzare la complessità di tutti i sistemi per 

evitare l'iperspecializzazione e il riduzionismo. Questa forma di pianificazione è aperta, collettiva e 

necessaria per riorganizzare le relazioni sociali metaboliche degli esseri umani con la terra. 

Grazie all'esperienza di lavoro e collaborazione con i compagni a Cuba, Levins ha visto nascere 

questo sviluppo ecologico, mettere radici ed emergere come parte di una fioritura della 

pianificazione sociale coordinata su larga scala, mentre il Paese perseguiva «un percorso di sviluppo 

ecologico che combina sostenibilità, equità e obiettivi di qualità della vita».[68] Levins ha celebrato 

i notevoli risultati della scienza cubana. Ha segnalato che a Cuba, la scienza è di proprietà pubblica, 

il che consente un coordinamento sia all'interno che tra i vari settori di studio, e anche lo sviluppo di 

piani e obiettivi nazionali. La conoscenza è orientata al servizio dell'umanità, piuttosto che alla 

merce. La concezione della scienza è più ampia e ciò consente l'integrazione delle conoscenze della 

società nel suo complesso. Tutto ciò ha svolto un ruolo cruciale nello sviluppo dell'agricoltura 

biologica, data la conoscenza locale dei microclimi, del suolo, delle piante e dei parassiti.[69] 

 

Levins ha individuato che «ogni tipo di società sviluppa le proprie relazioni con il resto della 

natura». Egli ha sostenuto che «un percorso di sviluppo ecologico è quantomeno latente nello 

sviluppo socialista, alla pari dell'equità e della partecipazione. Nonostante tutti i zigzag, le 

vacillazioni e le controversie, emerge come un'idea sempre più centrale. E questo è imperativo, 

perché il socialismo non può avere successo senza impegnarsi in un percorso ecologico».[70] Dopo 

la rivoluzione, i leader cubani hanno dovuto affrontare una serie di problemi sociali, come la 

povertà, i servizi igienici, l'accesso all'acqua, la carenza di alloggi e l'analfabetismo. Ma hanno 

anche rivolto la loro attenzione per affrontare le conseguenze della deforestazione, dell'erosione e 

della monocoltura associate all'economia della canna da zucchero. Questi sforzi includevano la 

creazione di giardini botanici, programmi di riforestazione, micro-stagni e pascoli a rotazione. 

Levins ha indicato che l'allontanamento dalla scienza coloniale è stato un elemento cruciale per 

stabilire un nuovo rapporto con la natura. La crescita è stata differenziata dallo sviluppo, 

contribuendo a stabilire «un obiettivo di sviluppo armonioso dell'economia e delle relazioni sociali 

con la natura».[71] 

Complessivamente, la produzione agricola è stata progressivamente riorganizzata per stabilire cicli 

e processi nutritivi riparatori, per migliorare la biodiversità, per ridurre al minimo l'uso di pesticidi, 

per fornire cibo nutriente e proteggere i lavoratori agricoli. La produzione diversificata di piante e 

animali «permette il riciclaggio all'interno dell'azienda». «La fertilità del suolo viene mantenuta 

grazie al compostaggio, alla rotazione delle colture, all'uso di batteri che fissano l'azoto, ai  funghi 

che mobilitano il potassio, il fosforo e altri minerali, nonché alla coltivazione di lombrichi».[72] Per 

quanto riguarda i lombrichi, è diventata comune la vermicoltura, con la quale i vermi trasformano la 

materia organica vegetale in compost ricco di sostanze nutritive da utilizzare nei campi. 

L'agricoltura urbana biologica è diventata comune in tutta Cuba. A Cuba, la trasformazione 

rivoluzionaria del rapporto umano con la natura implica l'attuazione di quella che Fred Magdoff ha 

definito «un'economia ecologicamente sana e socialmente giusta», in grado di aiutare a riparare «la 

frattura del carbonio nel suolo».[73] 

Come ecologista dialettico, Levins ha proposto di farsi grandi domande, per capire perché il mondo 

si è organizzato in un modo particolare, e come potrebbe essere diverso. Con Lewontin, ha insistito 

sul fatto che «dobbiamo unirci alla lotta per influenzare ciò che accade».[74] Haila e Levins 

concludono Humanity and Nature sostenendo che: «la nostra scienza dovrebbe identificare i 

processi contraddittori che muovono la società-natura sul suo percorso, o la allontanano dal suo 

percorso, e proiettare possibili alternative tra le quali possiamo fare scelte consapevoli. Un futuro 

non determinato è una chiamata all'esercizio della libertà».[75] 



Note 

 

* N.d.T. Per "effetto margine" si intende l’insieme delle influenze che interessano l’area di confine 

fra due tipologie di ambiente o la parte di contatto tra due zone, come ad esempio la fascia 

perimetrale di un campo. Il termine viene usato per segnalare eventuali diversità, interazioni, 

interferenze esterne che possono incidere sull’equilibrio biologico ambientale. 

________________________________________________________________________________ 

 

[1] Yrjö Haila e Richard Levins, Humanity and Nature, Pluto, Londra, 1992, p. 11. 

[2] John Vandermeer, Objects of Intellectual Interest Have Real Life Impacts: The Ecology (and 

More) of Richard Levins, in The Truth Is the Whole: Essays in Honor of Richard Levins, a cura di 

Tamara Awerbuch, Maynard S. Clark e Peter J. Taylor, The Pumping Station, Arlington, 

Massachusetts, 2018, pp. 1-7. 

[3] Richard Levins, Touch Red, in Red Diapers: Growing Up in the Communist Left, a cura di Judy 

Kaplan e Linn Shapiro, University of Illinois Press, Urbana, 1998, p. 264; Richard Lewontin e 

Richard Levins, Biology Under the Influence, Monthly Review Press, New York, 2007, p. 367. 

 

[4] Lewontin and Levins, Biology Under the Influence, p. 185. Questo libro comprende i saggi che 

Lewontin e Levins hanno scritto insieme, oltre che singolarmente. 

[5] Levins, Touch Red, p. 264. 

[6] Vedi John Bellamy Foster, The Dialectics of Ecology, Monthly Review Press, New York, 2024. 

[7] Come spiegava Levins, «il termine 'materialismo dialettico' è stato spesso associato alla 

particolare e rigida esposizione di Stalin e alle sue applicazioni dogmatiche nell'apologetica 

sovietica, mentre 'dialettico', è di per sé, un rispettabile termine accademico. In un momento in cui 

la ritirata dal materialismo ha raggiunto proporzioni epidemiche, vale la pena di insistere sull'unità 

di materialismo e dialettica, e di recuperare la piena vitalità di questo approccio alla comprensione e 

all'azione sul mondo. Qui uso 'dialettica materialista' e 'materialismo dialettico' in modo 

intercambiabile». (Lewontin e Levins, Biology Under the Influence, p. 377). 

[8] Richard Levins, ―A Science of Our Own: Marxism and Nature,‖ Monthly Review 38, no. 3 

(July–August 1986): 5–6. 

[9] John Bellamy Foster, Engels and the Second Foundation of Marxism, Monthly Review 75, n. 2, 

01.06.2023, pp. 1–18; trad, italiana: Engels e il secondo fondamento del marxismo, 

Antropocene.org, 20.06.2023. 

[10] Richard Levins e Richard Lewontin, The Dialectical Biologist, Harvard University Press, 

Cambridge, Massachusetts 1985; Lewontin e Levins, Biology Under the Influence; Stephen Jay 

Gould, La struttura della teoria dell'evoluzione, Codice Edizioni, Torino, 2012. Come ha scritto 

Sahotra Sarkar, «con Engels [Levins, Lewontin e Gould] hanno implicitamente suggerito di essere 

anche materialisti dialettici impegnati, quasi nel senso del vecchio stile dottrinario sovietico. Ma un 

esame ravvicinato del loro lavoro rivela un aspetto più sottile... Tutte e tre le figure erano 

esplicitamente in debito con Engels» (Sahotra Sarkar, Lewontin's Legacy and the Influence of 

Engels, Marxism and Sciences 1, n. 1 [inverno 2022], p.10). Vedi anche Brett Clark e Richard 

https://monthlyreview.org/product/biology_under_the_influence/
https://monthlyreview.org/product/the-dialectics-of-ecology/
https://doi.org/10.14452/MR-038-03-1986-07_2
https://doi.org/10.14452/MR-075-02-2023-06_1
https://antropocene.org/index.php/397-engels-e-il-secondo-fondamento-del-marxismo


York, Dialectical Nature: Reflections in Honor of the Twentieth Anniversary of Levins and 

Lewontin's The Dialectical Biologist, Monthly Review 57, n. 1, 01.05.2005, pp. 13-22. 

[11] W. F. Hegel, La fenomenologia dello spirito, Einaudi, Torino, 2008; Lewontin e Levins, 

Biology Under the Influence, pp. 186–87. 

[12] Lewontin e Levins, Biology Under the Influence, p. 370. 

[13] Theodosius Dobzhansky, Prefazione (1949) a, I. I. Schmalhausen, Factors of Evolution: The 

Theory of Stabilizing Selection, University of Chicago Press, Chicago, 1986, pp. xv–xvii. 

[14] David B. Wade, Prefazione (1986) a, Schmalhausen, Factors of Evolution,pp.  v–xii; Lewontin 

e Levins, Biology Under the Influence, pp. 75–80. Il termine "tripla elica" è tratto dal famoso libro 

di Lewontin, The Triple Helix: Gene, Organism and Environment, Harvard University Press, 

Cambridge, Massachusetts, 2000. 

[15] Lewontin e Levins, Biology Under the Influence,p.  77; ―Macroevolution,‖ New World 

Encyclopedia; Levins e Lewontin, The Dialectical Biologist, p. 169. 

[16] Waddington citato da Gould, La struttura della teoria dell'evoluzione. 

[17] Hegel citato da Evald Ilyenkov, Intelligent Materialism, Haymarket, Chicago, 2020, p. 26. 

[18] Levins e Lewontin, The Dialectical Biologist, p. 191. 

[19] Erano così vicini, che alla morte di Levins, Lewontin disse a uno di noi che aveva sempre 

considerato Levins come un "fratello". 

[20] Lewontin e Levins, Biology Under the Influence, pp. 368–369. 

[21] Lewontin e Levins, Biology Under the Influence, p. 110. 

[22] Lewontin e Levins, Biology Under the Influence, pp. 185–86. 

[23] Levins ha preso il concetto di "seconda contraddizione" da James O'Connor. Ma nell'analisi di 

Levins, questa si riferiva a una contraddizione ecologica, anziché economica, del capitalismo. 

L'analisi non si riferiva, come in O'Connor, a una crisi economica dal lato dell'offerta e non da 

quello della domanda, casata dagli alti costi delle risorse e dell'inquinamento provocato (il 

sovvertimento delle condizioni di produzione). Nel concetto di "seconda contraddizione" di 

O'Connor, non esisteva una crisi ecologica in quanto tale, ma semplicemente una diversa forma di 

crisi economica.  Richard Levins, Rearming the Revolution, Socialism and Democracy 12, n. 1, 

1998, p. 65; John Bellamy Foster, Capitalism and Ecology: The Nature of the Contradiction, 

Monthly Review 54, n. 4, 01.09.2002, pp. 6–16. 

[24] Haila e Levins, Humanity and Nature, p.48. 

[25] John Bellamy Foster, Marx’s Ecology, Monthly Review Press, New York, 2000; John Bellamy 

Foster e Brett Clark, The Robbery of Nature, Monthly Review Press, New York, 2020, pp. 18–23, 

206–11. 

https://antropocene.org/Come%20ha%20scritto%20Sahotra%20Sarkar,
https://antropocene.org/Come%20ha%20scritto%20Sahotra%20Sarkar,
https://doi.org/10.14452/MR-054-04-2002-08_2
https://antropocene.org/index.php/libri-alias/444-marx-s-ecology-john-bellamy-foster-2000
https://monthlyreview.org/product/the-robbery-of-nature/


[26] John Bellamy Foster, The Return of Nature, Monthly Review Press, New York, 2020, pp. 24–

72. 

[27] Foster, The Return of Nature, pp. 348–57, 390, 475. 

[28] Foster, The Return of Nature, pp. 405–9. 

[29] Lewontin e Levins, Biology Under the Influence, p.103. 

[30] D. Bernal, Dialectical Materialism, in Aspects of Dialectical Materialism, a cura di Hyman 

Levy et al., Watts and Co., Londra, 1934, pp. 103–6, 112; Foster, The Return of Nature, pp. 378–

79; Lewontin e Levins, Biology Under the Influence, p. 121. 

[31] John Maynard Smith, Molecules Are Not Enough, London Review of Books 8, n. 2, 

06.02.1986; Lewontin e Levins, Biology Under the Influence, pp. 101–2; Richard Lewontin, In 

Memory of John Maynard Smith (1920–2004), Science 304, 14.05.2004, p. 979.Sui cambiamenti di 

fase e sull'emersione, vedi Hyman Levy, A Philosophy for a Modern Man, Alfred A. Knopf, New 

York, 1938, pp. 88–125; Hyman Levy, The Universe of Science, Watts and Co., Londra, 1932, p. 

75. 

[32] Lewontin e Levins, Biology Under the Influence, p. 102. 

[33] Lewontin e Levins, Biology Under the Influence, p. 103. 

[34] Levins, citato da William Wimsatt, Richard Levins as a Philosophical Revolutionary, Biology 

and Philosophy, 16.01.2001, p.107. 

[35] Bernal, Dialectical Materialism, p. 103–6. 

[36] Lewontin e Levins, Biology Under the Influence, p. 115. 

[37] Lewontin e Levins, Biology Under the Influence, p. 110, 120. 

[38] Levins e Lewontin, The Dialectical Biologist, p. 278. Levins e Lewontin non solo sostenevano 

che «le cose sono internamente eterogenee» a tutti i livelli, ma anche che non esisteva un 

"basamento", cioè non esistevano unità fondamentali distinguibili alla base dell'esistenza materiale 

da cui tutto il resto potesse derivare. 

[39] Lewontin e Levins, The Dialectical Biologist, p. 288. 

[40] Levins and Lewontin, The Dialectical Biologist, p. 136. 

[41] Levins e Lewontin, The Dialectical Biologist, pp. 89–106. 

[42] Levins e Lewontin, The Dialectical Biologist, p. 85, 89, 104–5; Lewontin, The Triple Helix. 

 

[43] Sulle prime Lewontin criticò Gould per aver esteso il suo concetto di darwinismo troppo oltre 

lo stesso Darwin. In seguito lo fece lui stesso. Era sempre più critico nei confronti della teoria 

darwiniana, che si concentrava troppo sul mero adattamento. Tuttavia, pur cercando di rendere più 

dialettica la teoria evolutiva, Lewontin, Levins e Gould continuarono a basare il loro pensiero su 

https://antropocene.org/index.php/86-il-ritorno-della-natura-socialismo-ed-ecologia
https://www.lrb.co.uk/the-paper/v08/n02/john-maynardsmith/molecules-are-not-enough


Darwin. Vedi Rasmus Grøndfeldt Winther, Richard Lewontin as Master Dialectician, Science for 

the People, 23.11.2021. 

[44] Levins considerava il suo approccio pionieristico alla teoria delle nicchie come un esercizio di 

applicazione della compenetrazione degli opposti. Lewontin e Levins, Biology Under the Influence, 

p. 372; Richard Levins, Evolution in Changing Environments, Princeton University Press, 

Princeton, 1986, pp. 39–46 

[45] Haila e Levins, Humanity and Nature, pp. 190–99; Levins e Lewontin, The Dialectical 

Biologist, p. 269. 

[46] Haila e Levins, Humanity and Nature, pp. 248–50; Richard Levins, Eulogy Beside an Empty 

Grave, in Socialist Register 1990, Monthly Review Press, New York, 1990, p. 330. 

[47] Lewontin e Levins, Biology Under the Influence, p. 298. 

[48] Lewontin e Levins, Biology Under the Influence, p. 370. 

[49] Marx, Il capitale, Libro 1, Einaudi, Torino, 2024, p. 369; Bernardino Ramazzini, Le malattie 

dei lavoratori, Teknos, Roma, 1995. 

[50] John Bellamy Foster, Brett Clark e Hannah Holleman, Capital and the Ecology of Disease, 

Monthly Review 73, n. 2, 01.06.2021, pp. 1–23; Howard Waitzkin, The Second Sickness, Free Press, 

New York, 1983; Brett Clark e John Bellamy Foster, The Environmental Conditions of the 

Working Class: An Introduction to Selections from Frederick Engels’s The Condition of the 

Working Class in England in 1844, Organization & Environment 19, n. 3, settembre 2006, pp. 

375—388. 

[51] Ray Lankester, The Kingdom of Man, Henry Holt and Co., New York, 1911, pp. 31–33, 185–

187; E. Ray Lankester, Science from an Easy Chair: Second Series, Methuen and Co., Londra, 

2015; Foster, Clark, e Holleman, Capital and the Ecology of Disease; Nancy Krieger, Epidemiology 

and the People’s Health, Oxford University Press, Oxford, 2011. 

[52] Lewontin e Levins, Biology Under the Influence, p. 298. 

[53] Lewontin e Levins, Biology Under the Influence, pp. 302–303. 

[54] Lewontin e Levins, Biology Under the Influence, p. 301. 

[55] Lewontin e Levins, Biology Under the Influence, p. 299. 

[56] Lewontin e Levins, Biology Under the Influence, pp. 300–302. 

[57] Lewontin e Levins, Biology Under the Influence, p. 307. 

[58] Lewontin e Levins, Biology Under the Influence, pp. 305–306. 

[59] Lewontin e Levins, Biology Under the Influence, pp. 306–310. 

[60] Lewontin e Levins, Biology Under the Influence, p. 319. 

https://magazine.scienceforthepeople.org/lewontin-special-issue/lewontin-as-master-dialectician/
https://doi.org/10.14452/MR-073-02-2021-06_1


[61] Lewontin e Levins, Biology Under the Influence, pp. 306–7. 

[62] Lewontin e Levins, Biology Under the Influence, p. 366 

[63] Nel suo saggio, Levins ha offerto una critica acuta dello sviluppismo. In generale, lo 

sviluppismo, che è alla base dei programmi di sviluppo economico capitalisti, presuppone che i 

Paesi meno sviluppati ―progrediscano‖ lungo un unico asse seguendo i Paesi sviluppati. Egli ha 

avvertito che troppo spesso le società "rivoluzionarie" seguono la stessa logica, supponendo di 

dover procedere lungo questo stesso asse per raggiungere, e infine superare le nazioni capitaliste. 

Questa logica ha contribuito al perseguimento di pratiche agricole alienate, al servizio 

dell'accumulazione del capitale e con conseguente degrado ambientale. 

[64] Lewontin e Levins, Biology Under the Influence, p. 322. 

[65] Lewontin e Levins, Biology Under the Influence, p. 323. 

[66] Lewontin e Levins, Biology Under the Influence, pp. 323–324. 

[67] Lewontin e Levins, Biology Under the Influence, pp. 325–327. 

[68] Lewontin e Levins, Biology Under the Influence, p. 343. 

[69] Lewontin e Levins, Biology Under the Influence, pp. 346–353. 

[70] Lewontin e Levins, Biology Under the Influence, p. 344. 

[71] Lewontin e Levins, Biology Under the Influence, p. 356. 

[72] Lewontin e Levins, Biology Under the Influence, pp. 358–362; Mauricio Betancourt, The 

Effect of Cuban Agroecology in Mitigating the Metabolic Rift, Global Environmental Change 63, 

luglio 2020, pp. 1–10; Rebecca Clausen, Brett Clark e Stefano B. Longo, Metabolic Rifts and 

Restoration: Agricultural Crises and the Potential of Cuba’s Organic, Socialist Approach to Food 

Production, World Review of Political Economy 6, n. 1, estate 2015, pp. 4–32; Christina Ergas, 

Surviving Collapse, Oxford University Press, Oxford, 2021; Sinan Koont, The Urban Agriculture of 

Havana, Monthly Review 60, n. 8, 01.01. 2009, pp. 44–63; Sinan Koont, Sustainable Urban 

Agriculture in Cuba, University Press of Florida, Gainesville, Florida, 2011; Peter Rosset, Cuba: A 

Successful Case Study of Sustainable Agriculture, in Hungry for Profit, a cura di Fred Magdoff, 

John Bellamy Foster e Frederick Buttel, Monthly Review Press, New York, 2000, pp. 203–213; 

Peter Rosset, Fixing Our Global Food System: Food Sovereignty and Redistributive Land Reform, 

Monthly Review 61, n. 3, 01.07.2009, pp. 114–128; Miguel A. Altieri, The Principles and Strategies 

of Agroecology in Cuba, in Sustainable Agriculture and Resistance, a cura di, F. Funes, L. Garcia, 

M. Bourque, N. Perez e P. Rosset, Food First Books, Oakland, 2002, pp. xi–xiii. 

 [73] Fred Magdoff, An Ecologically Sound and Socially Just Economy, Monthly Review 66, n. 4, 

01.09.2014, pp. 23–34; Fred Magdoff, Repairing the Soil Carbon Rift, Monthly Review 72, n. 11, 

01.05.2021, pp. 1–19. 

[74] Lewontin e Levins, Biology Under the Influence, p. 217. 

[75] Haila e Levins, Humanity and Nature, p. 252, corsivo nostro. 

https://doi.org/10.14452/MR-060-08-2009-01_5
https://doi.org/10.14452/MR-060-08-2009-01_5
https://doi.org/10.14452/MR-060-08-2009-01_5
https://monthlyreview.org/product/hungry_for_profit/
https://doi.org/10.14452/MR-061-03-2009-07_9
https://doi.org/10.14452/MR-066-04-2014-08_3
https://doi.org/10.14452/MR-072-11-2021-04_1


 

 

John Bellamy Foster e Brett Clark 

Traduzione a cura della Redazione di Antropocene.org 

Fonte: Monthly Review 2025, vol. 76, n. 8 (01.01. 2025)  

https://monthlyreview.org/2025/01/01/the-dialectical-ecologist-richard-levins-and-the-science-and-praxis-of-the-human-nature-metabolism/#en11backlink

