L'ecologista dialettico: Richard Levins, la scienza e
la prassi del metabolismo uomo-natura

L'eredita dello scienziato - e collaboratore di MR - Richard Levins, dalla sua infanzia alla sua
esperienza agroecologica a Cuba, ai suoi contributi al pensiero ecologico marxiano.

John Bellamy Foster e Brett Clark

. \ | '

_ . The Dialectical Ecologist
Richard Levins: The Science & Praxis
of the Human-Nature Metabolism
JONX BLLLANY FORTER & ARKIT CLARK

An Ecological Civitization Witl

Have to Be Socialist

AR AREUS intarviowed by CEARSIA ANTONLS

Some Preliminary Theses on the
oncept of Eco-Civilization

200N BELLAMY TO3TIR < p
Frec Cash, Mergers & Capital Spillage

crnis MR

The Delusions of Liberal Democracy in Pakistan
ARSHM SRIIAD ARRTAR

The Extreme Court
s

[ alar Arts
TLAR SATHE & PR BERLE, v s oy DAL PEARTSNITR

NS

LS

Se la ragione € una caratteristica degli esseri umani, non lo é forse anche della natura?

- Yrj0 Haila and Richard Levins [1]

Richard Levins, come ha riconosciuto il noto agroecologo ed ecologo matematico John
Vandermeer, «era e rimane un personaggio 'leggendario’ nel mondo dell'ecologia». All'interno
dell’ecologia stessa, i contributi di Levins sono stati molti ¢ ne hanno cambiato i paradigmi.
Un'importante innovazione, a cui ha dedicato gran parte della sua vita, € stata lo sviluppo di un
metodo chiamato «Loop Analysis [Analisi dei cicli], una tecnica matematica che utilizza una
conoscenza qualitativa delle dinamiche delle equazioni differenziali per formulare... come le
variabili agiscono retroattivamente e concretamente su se stesse (ad esempio, un predatore che si
sovralimenta di una preda, si crea un ciclo negativo riducendo le proprie risorse chiave)».
Attraverso questa ricerca, «Levins ha dimostrato come la Loop Analysis possa essere applicata in
tutti i contesti ecologici, creando di fatto una nuova modalita di analisi dei sistemi ecologici».[2]

Allo stesso tempo, i contributi di Levins alla scienza e al pensiero critico andavano ben oltre le sue
incursioni nell'ecologia matematica, poiché egli si occupava dell'ecologia nelle sue dimensioni piu



ampie, tra cui lI'ecologia delle popolazioni, I'analisi dei sistemi ecologici, i processi evolutivi, la
filosofia e la storia della scienza, I'agroecologia, I'ecosviluppo, la pianificazione socioecologica, la
storia ambientale, la salute pubblica, la teoria ecologica marxiana e I'ecosocialismo; tutti elementi
che per lui, presi insieme, costituivano nel loro complesso, la verita.

Alla base di tutto il pensiero di Levins, dalla giovinezza al lavoro come scienziato ecologico
maturo, c'era una concezione della dialettica tra natura e societa tratta da pensatori come Karl Marx,
Friedrich Engels, V.I. Lenin, J.D. Bernal, J.B.S. Haldane, Joseph Needham, Christopher Caudwell,
Marcel Prenant, Ivan Ivanovich Schmalhausen e C.H. Waddington.[3] Come egli ha osservato,
«probabilmente la prima indagine di un oggetto complesso studiato come un sistema e stato il
capolavoro di Karl Marx, Il capitale» che ha esplorato sia la base economica che quella ecologica
del capitalismo, inteso come sistema socio-metabolico.[4] La dialettica materialista di Marx si é
estesa non solo alla critica politico-economica del capitalismo e, su questa base, alle ragioni del
socialismo, ma ha anche contribuito [alla ricostruzione della nozione] di naturalismo dialettico che
include le connessioni/contraddizioni ecologiche dell'umanita e della terra, risolvibili [solo] con un
cambiamento sociale.

Fu quindi la dialettica materialista, cosi come era stata sviluppata da numerosi pensatori nella
tradizione marxista, in particolare nelle scienze naturali, ad essere, fin dall’inizio, la base e il punto
focale di tutti gli sforzi intellettuali di Levins, costituendone il metodo fondamentale e la logica che
governavano il suo pensiero. «ll pensiero dialettico», ha scritto, «con la sua attenzione alla
complessita, al contesto, al cambiamento, alla discontinuita, alla compenetrazione e alle
contraddizioni, era, ed é rimasto, una cosa bellissima per me, ed é stato il tema ispiratore della mia
ricerca scientifica e del mio insegnamento politico nei gruppi di studio del Partito, nelle conferenze
popolari e negli scritti... Amavo l'asimmetria e la complessita, gli effetti soglia, la
contraddizione».[5]

Sebbene il lavoro di Levins si sia sviluppato a partire dal materialismo storico, egli si e trovato in
profondo conflitto con gran parte della tradizione filosofica marxista occidentale, che aveva
sistematicamente cercato di separare se stessa e il pensiero dialettico dal mondo ecologico nel suo
complesso - e con esso dal mondo della scienza, attraverso il rifiuto della nozione di dialettica della
natura - fondamentale per generazioni di pensatori marxisti.[6] Pur criticando il dogmatismo
sovietico sorto alla fine degli anni '30, Levins é rimasto convinto che il materialismo dialettico fosse
la chiave per comprendere la complessita sia della natura che della societa e le loro interazioni.[7]
Scrivendo "A Science of Our Own" pubblicato su Monthly Review nel 1986, Levins affermava:

In cerca di rispettabilita, molti marxisti occidentali europei, specialmente tra gli eurocomunisti,
cercano di ridurre gli obiettivi del marxismo alla formulazione di un programma economico
progressista. Di conseguenza essi rifiutano come “stalinismo” I’idea secondo cui il materialismo
dialettico abbia qualcosa da dire sulla scienza naturale al di la di una critica del suo uso scorretto e
della sua monopolizzazione [...]. Sia i critici eurocomunisti del materialismo dialettico che i
dogmatici [coloro i quali riducono il materialismo dialettico a mero formalismo], accettano una
descrizione idealizzata della scienza».[8]

Il marxismo occidentale, pur ispirandosi al primo fondamento del pensiero marxista, spesso definito
materialismo storico, ha rifiutato il secondo fondamento, definito naturalismo dialettico, associato
alla dialettica della natura sia nella scienza che nell'arte. Se il primo fondamento aveva la sua fonte
primaria nel pensiero di Marx, il secondo fondamento era spesso associato ad Engels, ma
comprendeva anche una vasta gamma di pensatori, alcuni dei quali epurati nell'Unione Sovietica o
soggetti a red baiting [persecuzione per sospette o dichiarate simpatie comuniste] in Occidente. Tra
questi rientravano importanti scienziati e filosofi della scienza della fine del ventesimo secolo.[9]


https://monthlyreviewarchives.org/index.php/mr/article/view/MR-038-03-1986-07_2

Levins, insieme ai suoi stretti collaboratori, Richard Lewontin e Stephen Jay Gould - tutti e tre con
sede ad Harvard - si ispirarono in larga parte al materialismo dialettico/naturalismo dialettico, come
dimostrano opere quali The Dialectical Biologist e Biology Under the Influence di Levins e
Lewontin e The Structure of Evolutionary Theory di Gould.[10]

«Il vero ¢ I’intero», ha scritto G. W. F. Hegel nella prefazione alla sua Fenomenologia dello spirito,
e quindi non puo essere compreso se non nel processo del suo divenire, del suo sviluppo.[11] Per
comprendere la natura e il significato del pensiero ecologico olistico di Levins, & necessario vederlo
geneticamente, cioé in termini di formazione e sviluppo. In questo modo, possiamo ripercorrere le
rivoluzionarie intuizioni teoriche e pratiche che la sua analisi ci ha fornito, aiutandoci ad affrontare
I'emergenza planetaria di questo secolo. La «sindrome da disagio eco-sociale» che sta alla base
dell'attuale crisi di abitabilita, sostenevano Lewontin e Levins, «e piu profonda delle crisi
precedenti, si estende piu in alto nell'atmosfera, piu in profondita nella terra, € piu diffusa nello
spazio ed e piu duratura, penetrando in piu angoli delle nostre vite».[12] Dunque, come sosteneva
Levins, era assolutamente necessario cogliere le radici della crisi socioecologica attraverso un
approccio che consentisse di comprendere la complessita del tutto, le interazioni dinamiche,
I'incerto e il possibile.

La formazione di un ecologista dialettico

Levins era un "red diaper" ["bambino col pannolino rosso” era la definizione data ai figli di genitori
comunisti. N.d.T.], e quindi permeato da un'eredita radicale. Interessato alla scienza fin da piccolo,
era inizialmente affascinato dal lavoro dell'agronomo Trofim Lysenko, che al fine di aumentare la
produzione agricola in URSS - a fronte della brevita della stagione di crescita dovuta alla posizione
geografica - cercava di realizzare una rivoluzione scientifica. Il lysenkoismo - che rifiutava la
genetica mendeliana e attingeva alle nozioni lamarckiane di ereditarieta dei caratteri acquisiti -
cercava di promuovere lo sviluppo agricolo alterando il metabolismo degli organismi e
dell'ambiente con vari trattamenti come la vernalizzazione (raffreddamento del seme durante la
germinazione per accelerarne lo sviluppo successivo) e l'innesto. Il lysenkoismo, alla maniera
lamarckiana, ipotizzava che i fattori ambientali indotti potessero alterare direttamente gli organismi,
con conseguente ereditarieta dei caratteri acquisiti. Il lysenkoismo si rivelo un fallimento completo
dal punto di vista scientifico e fece regredire la genetica sovietica di una generazione. Tuttavia,
stimolo in molti scienziati un interesse per le complesse relazioni dialettiche tra gene, organismo e
ambiente.

Tra le figure che raccolsero positivamente le sfide sollevate dal lysenkoismo - cercando risposte
coerenti con la genetica moderna e piu dialettiche rispetto alle relazioni tra organismo e ambiente -
ci furono il principale biologo sovietico, e oppositore di Lysenko, Ivan Schmalhausen, e il genetista
rosso britannico Conrad Hal Waddington, entrambi destinati ad avere un‘enorme influenza su
Levins. La grande opera di Schmalhausen Factors of Evolution: The Theory of Stabilizing Selection
e stata pubblicata per la prima volta in URSS nel 1947 e rapidamente tradotta in inglese nel 1949.
Theodosius Dobzhansky, la cui ricerca in biologia evolutiva ha contributo alla "sintesi moderna”,
defini Schmalhausen «forse il piu illustre tra i biologi viventi in URSS». [13]

Schmalhausen, come Waddington, ha sviluppato una teoria della “tripla elica” tra gene, organismo
e ambiente, fornendo una visione dialettica, evolutiva ed ecologica che ha costituito una accurata
alternativa al lysenkoismo (con la sua base antigenetica o genetica anti-mendeliana). L'approccio
dialettico di Schmalhausen si € manifestato con piu chiarezza nella nozione di gerarchie o livelli
integrativi che strutturano I'evoluzione biologica; ma anche nell'ipotesi secondo cui i tratti genetici
latenti e assimilati - accumulati durante lunghi periodi di selezione stabilizzante - emergono solo


https://monthlyreview.org/product/biology_under_the_influence/

quando gli organismi affrontano gravi stress ambientali 0 vengono superate determinate soglie,
dando luogo ad un processo di rapido cambiamento.[14]

Secondo Levins e Lewontin, I'importanza di quella che e ora nota come 'legge di Schmalhausen
sulla selezione stabilizzante', sta nel fatto che essa indica che «guando gli organismi vivono entro il
loro ambiente normale, le perturbazioni delle condizioni di vita e la maggior parte delle differenze
genetiche tra gli individui hanno un effetto minimo o nullo sulla loro fisiologia e sul loro sviluppo;
ma in condizioni di stress, anche piccole differenze ambientali e genetiche producono effetti
rilevanti». La conseguenza €& che la normale evoluzione delle specie & caratterizzata da
stabilizzazione inframezzata da periodi di rapida trasformazione durante i quali i tratti latenti
vengono attivati in relazione allo stress ambientale. [15]

Come ha spiegato Waddington, i veri problemi dell'evoluzione riguardavano il cambiamento
qualitativo. Sebbene la matematica potesse servire a chiarire alcuni aspetti di questo processo, egli
sottolineava che «il nocciolo dell'evoluzione, ovvero come si arriva ad avere cavalli e tigri e cose
del genere, e al di fuori della teoria matematica».[16] La chiave risiedeva piuttosto nella
comprensione del mondo come governato da processi dinamici di contingenza, di cambiamento, di
interconnessione, di contraddizione e negazione, cosi come da livelli integrativi o forme
organizzative emergenti. Tuttavia, la dialettica non doveva essere vista come una soluzione gia
pronta per la risoluzione dei problemi, ma piuttosto come un approccio che apriva analisi e sfidava
chiusure. Cercando di cogliere questo aspetto, Hegel aveva scritto coraggiosamente: «La
contraddizione é il criterio della verita, la mancanza di contraddizione ¢ il criterio dell'errore».[17]
Come osservarono Levins e Lewontin: «ll materialismo dialettico non &, e non &€ mai stato, un
metodo programmatico per risolvere particolari problemi fisici. Piuttosto, I'analisi dialettica fornisce
una visione d’insieme e una serie di segnali di avvertimento contro particolari forme di dogmatismo
e ristrettezza di pensiero».[18] La consapevolezza di questa apertura della visione dialettica, ha
guidato l'intero lavoro intellettuale di Levins, cosi come la sua concezione radicale della teoria e
della pratica.

Levins ha studiato agraria e matematica alla Cornell University (Ithaca, New York). Dopo la laurea,
dovendo affrontare la lista nera anticomunista del maccartismo, si € trasferito con la moglie, la
scrittrice portoricana Rosario Morales, in Porto Rico dove ha lavorato come agricoltore e
organizzatore rurale, imparando a conoscere da vicino le condizioni di sottosviluppo e dipendenza.
Ha conseguito un dottorato di ricerca alla Columbia University nel 1956 e insegnato all'Universita
di Porto Rico dal 1961 al 1967. Ha visitato Cuba per la prima volta nel 1964, in quella che sarebbe
diventata una collaborazione a vita con biologi ed ecologi cubani. Nel 1967, si e trasferito a
Chicago per insegnare all'Universita dove é diventato collega e collaboratord di Lewontin.[19] Nel
1975, Levins ha accettato un incarico ad Harvard, dove e stao nominato 'John Rock Professor of
Population Sciences nel Department of Population and International Health', e capo dello Human
Ecology Program. Eletto alla National Academy of Sciences degli Stati Uniti, ha rifiutato questa
carica per protesta contro la posizione della National Academy sulla guerra del Vietnam. E stato
una figura di spicco di Science for the People (sia della rivista che del movimento).

Nella sua ricerca sulla genetica delle popolazioni, Levins ha approfondito lo studio sull'ereditarieta,
la variazione e I'evoluzione della Drosophila (il moscerino della frutta) in natura e non solo in
laboratorio, iniziando dal suo quartiere e dalla campagna circostante in Porto Rico. | risultati lo
hanno portato ai concetti di «selezione co-gradiente, in cui lI'impatto diretto dell'ambiente aumenta
le differenze genetiche tra le popolazioni, e selezione contro-gradiente in cui le differenze genetiche
compensano l'impatto diretto dell'ambiente». Levins ha dichiarato che



la "variazione ambientale" deve essere una risposta a molte domande dell’ecologia
evolutiva, e che gli organismi si adattano non solo a specifiche caratteristiche ambientali,
come I’alta temperatura o i terreni alcalini, ma anche alla struttura dell’ambiente, alla sua
variabilita, alla sua precarieta, alla dimensione della sua irregolarita, alle correlazioni tra i
diversi aspetti dell’ambiente. Inoltre, questi modelli di ambiente non sono semplicemente
dati come esterni all’organismo: gli organismi selezionano, trasformano e definiscono i
propri ambienti. [20]

Dialettica ecologica

Levins si e occupato di dialettica ecologica in tutta la sua opera. Tuttavia e "Dialectics and Systems
Theory", il suo saggio scritto nel 2008, che costituisce il miglior punto di accesso all'unita del suo
pensiero. Egli ha descritto in dettaglio l'integrazione parziale delle concezioni dialettiche nella
teoria dei sistemi, inclusa la modellazione del Sistema Terra, e la distinzione tra questa e una
prospettiva dialettica integrale, evidenziando come quest'ultima ha fornito una comprensione piu
completa della costituzione dinamica, aperta, integrativa, contraddittoria e transitoria della natura. Il
marxismo ha svolto un ruolo significativo nello sviluppo della teoria dei sistemi. Come sottolineato
da Levins, «In un certo senso, Il capitale di Marx é stato il primo tentativo di trattare un intero
sistema... | suoi primari oggetti d'indagine nel Libro 1 del Capitale: le merci, non sono elementi
costitutivi autonomi o atomi della vita economica che vengono poi inseriti nel capitalismo, ma
piuttosto sono “cellule" del capitalismo, scelte per lo studio proprio perché rivelano il
funzionamento del tutto».[21] E importante comprendere che questo non & concepito come una
relazione rozza e meccanica. Piuttosto, la merce come cellula del capitalismo «non era», per Marx,
«un oggetto fisso e immutabile che determina il tutto», come nelle versioni pil meccanicistiche e
riduzioniste della teoria dei sistemi. Piuttosto, la merce era vista «come un punto di convergenza di
tutti i fenomeni economici, allo stesso tempo 'determinato dal tutto e determinante'».[22]
L'inequivocabile natura dialettica dell'analisi di Marx gli consentiva di spostarsi facilmente avanti e
indietro tra lavoro/produzione e capitale/valorizzazione, in un complesso sistema dinamico di
produzione e riproduzione.

Tuttavia, Il capitale di Marx é degno di nota non solo per la sua teoria dei sistemi economici, come
sottolineava Levins, ma anche per lo sviluppo della teoria dei sistemi ecologici, com'é stato
ampiamente riconosciuto negli ultimi anni. Sia le contraddizioni economiche che quelle ecologiche,
ha osservato Levins, sono presenti nel capitalismo, e quest'ultima costituisce la «seconda
contraddizione».[23] Come hanno scritto Yrj0 Haila e Levins in Humanity and Nature, «in
ecologia, i modelli di sistema si concentrano, di solito, sul flusso di energia e sul riciclaggio dei
nutrienti (minerali)».[24] Sulla base dei precedenti lavori di Roland Daniels e Justus von Liebig -
ingegnosamente integrati nel Capitale e nella prima economia ecologica socialista - il ciclo dei
nutrienti e i trasferimenti di energia attraverso il metabolismo costituirono il presupposto del
concetto di metabolismo sociale di Marx e della sua teoria della frattura metabolica.[25] Questi e
altri sviluppi correlati nella scienza materialista hanno influenzato le concezioni di crisi ecologica
del celebre biologo britannico E. Ray Lankester, che era stato il pupillo di Charles Darwin e
Thomas Huxley, nonché caro amico di Marx.[26]

L'allievo di Lankester, Arthur Tansley, ha introdotto il concetto di ecosistema, basato sulla
comprensione del ciclo dei nutrienti, del metabolismo e dei trasferimenti di energia nelle
interrelazioni tra sistemi inorganici e organici. La teoria dell'ecosistema di Tansley e stata
influenzata dalla prima teoria dei sistemi del matematico e scienziato marxista Hyman Levy, che ha
incorporato nel suo lavoro la nozione di "cambiamento di fase™" per descrivere come, a determinate



soglie, il cambiamento quantitativo porti a una trasformazione qualitativa, un‘analisi profondamente
radicata nella Dialettica della natura di Engels.[27]

Needham, uno dei principali scienziati socialisti britannici, ha introdotto la nozione di “livelli
integrativi", come modo per descrivere I'emersione e il fatto che il mondo materiale € costituito da
vari livelli organizzativi, qualitativamente separati I'uno dallaltro - con ogni livello dotato delle
proprie leggi di natura - ma comunque interdipendenti.[28] Negli anni Trenta, basandosi soprattutto
sul lavoro di Engels, gli scienziati marxisti dell'Unione Sovietica e della Gran Bretagna hanno
svolto un ruolo determinante nello spiegare come la dialettica della trasformazione qualitativa
portasse alla formazione di nuovi livelli integrativi e di poteri emergenti. Questa comprensione ha
dato vita ad un materialismo che trascendeva sia il tentativo vitalista di attribuire vita e coscienza a
forze vitali non riducibili alla materia/energia, sia lo sforzo meccanicistico di ridurre tutte le forme
organizzative superiori a quelle inferiori.[29] Bernal ha spiegato come i residui dei processi di
sviluppo passati, apparentemente assenti o latenti, riemergono frequentemente nel presente,
entrando in nuove combinazioni in modi contingenti, per influenzare I'evoluzione futura.[30]

Molte di queste intuizioni della dialettica materialista sono state assimilate dalla moderna teoria dei
sistemi. Riflettendo in merito a cio, lo stimato biologo evoluzionista, matematico e genetista John
Maynard Smith ha scritto in una recensione a The Dialectical Biologist, che la dialettica era ormai
"obsoleta” a causa dello sviluppo della teoria dei sistemi matematici. Secondo Smith, la
"trasformazione della quantita in qualita e viceversa" di Engels é sostituita dal "cambiamento di
fase" (o dagli "effetti soglia™). Entrambi questi concetti sono stati subito adottati dagli "scienziati
rossi”, e incorporati nell'analisi dialettico-materialista. L'interscambio tra causa ed effetto, formulato
da Engels, puo essere associato al concetto di feedback, proprio della teoria dei sistemi. Come
diceva Levins, Smith poteva aggiungere [nella sua recensione] che i "livelli integrati" sono ora
ampiamente accettati nella teoria delle gerarchie organizzative, in cui anche i dialettici marxisti
hanno svolto un ruolo pionieristico. Smith ha manifestato il suo continuo scetticismo in merito ai
concetti di "interpenetrazione degli opposti” e "negazione della negazione™. La sua argomentazione
era che la modellazione dei sistemi matematici € ora piu dinamica e in grado di comprendere
relazioni gerarchiche, e quindi la dialettica, in quanto tale, non era necessaria.[31]

Con una comprensione storica e filosofica piu vasta, Levins ha risposto [a Smith] che, come Engels
prima di lui, era felice di vedere la scienza diventare piu dialettica.[32] Tuttavia, ha insistito sul
fatto che la modellazione scientifica non raggiunge il livello critico della dialettica. La teoria dei
sistemi € nata, in parte, da una critica al riduzionismo e dallo studio ingegneristico dei sistemi
autoregolanti. La maggior parte degli studi sulla teoria dei sistemi si muove ancora tra una riduzione
meccanicistica e un insicuro focus idealista, e non riesce a prestare attenzione a una dialettica
materialista focalizzata «sull'interezza e sull'interpenetrazione, sulla struttura del processo piu che
sulle cose, sui livelli integrati, sulla storicita e sulla contraddizione».[33] Riferendosi alla
contraddizione che nasce dall'interpenetrazione degli opposti, una volta Levins ha esclamato: «Cosa
c'e di cosi male nelle contraddizioni: sono solo oscillazioni nello stato della retel» Ciog, nascono
dalla struttura del processo e dal fatto che le entita, e le loro relazioni, non sono mai statiche.[34]
Come scriveva Bernal:

E possibile enunciare questa parte della dialettica in un modo pill 0 meno fisico e
matematico... Qualsiasi processo, una volta avviato da un impulso iniziale, continua in
assenza di forze esterne finché, superata la sua posizione di equilibrio come risultato della
sua "quantita di moto", si arrestata e si inverte. Ma nei casi piu complicati, invece di un
semplice movimento oscillatorio avanti e indietro, come il tipico cambiamento ciclico, si
ottiene - come risultato dell'opposizione e dell'arresto dell'attivita primaria - una nuova



attivita qualitativamente diversa. Trasformazioni di questo tipo si trovano in tutto il mondo
inorganico e organico.[35]

«Il massimo risultato [della teoria dei sistemi matematici]», ha osservato Levins, «e l'algoritmo, la
regola di procedura che pu0 essere applicata automaticamente da chiunque a un'intera classe di
situazioni, non trattata da menti umane», né dalla storia, né dalla casualita. Tuttavia, «i marxisti
sostengono una relazione piu complessa e non gerarchica tra approcci quantitativi e qualitativi al
mondo».[36] Sebbene esistano gerarchie organizzative, non sono univoche o unidirezionali, in
quanto non solo i livelli inferiori possono influenzare i livelli superiori (anche se i livelli superiori
non possono essere ridotti a quelli inferiori), ma anche quelli superiori possono influenzare quelli
inferiori. La teoria dei sistemi & orientata alla modellazione. «La dialettica evidenzia [sia] la natura
provvisoria del sistema che la natura transitoria del modello di sistema».[37] Pertanto, la dialettica
materialista non si rivolge a stati statici e di equilibrio - cosi come non accetta il dualismo, il
monismo, il riduzionismo o I’idealismo - ma piuttosto a domande sull’origine, I'opposizione, la
contraddizione, il cambiamento e la trasformazione, di una realta che & «internamente eterogenea» a
ogni livello.[38]

Le astrazioni si sono spesso dimostrate fondamentali nello sviluppo di una visione dialettica del
mondo e come un mezzo per avvicinarsi a cio che Levins e Lewontin chiamavano il "mondo
separato”. Prima della teoria della selezione naturale di Darwin, le prime idee evolutive, molto
semplici, si basavano sulla teoria “trasformazionale” rappresentata dalla teoria dell'ereditarieta dei
caratteri acquisiti di Jean-Baptiste Lamarck secondo cui gli organismi, lottando contro I'ambiente,
acquisiscono nuovi caratteri che vengono poi ereditati dalla loro progenie. La genialita di Darwin,
secondo Levins e Lewontin, é stata di rompere con questo modello "trasformazionale”, separando la
variazione ereditaria nei singoli organismi dalla selezione naturale, che coinvolge le relazioni con le
popolazioni e I'ambiente. "Separando” questi due aspetti si & chiarito I'intero processo evolutivo.
L'attenzione € stata quindi posta sul lento processo di adattamento delle specie al loro ambiente,
attraverso la selezione naturale e la tramite variazione ereditaria. Perd questo ha creato una
contrapposizione tra i tratti genetici ereditati degli organismi e il loro ambiente -
contemporaneamente a una posizione adattazionista unilaterale - che si ¢ rivelata alla fine
insostenibile. Questo perché é stata posta poca attenzione sul ruolo di mediazione degli organismi
stessi nel modificare i loro ambienti.

L'ascesa della genetica moderna ha portato inizialmente alla famosa "sintesi moderna™ - in cui
Haldane ha svolto un ruolo importante - che riguardava la sintesi della genetica mendeliana con la
variazione ereditaria e selezione naturale di Darwin [superando il conflitto tra variazione continua,
eredita discreta e selezione]. La sintesi moderna originaria aveva un orientamento relativamente
olistico, che comprendeva geni, organismo e ambiente. Tuttavia, il rapido sviluppo della genetica ha
fatto si che in biologia si sia posto sempre piu l'accento sulla variazione basata su "geni
immutabili*, favorendo uno schematico determinismo genetico sempre piu riduzionista nella forma,
minimizzando le interazioni e spostando il livello dell'organismo che mediava tra geni e ambiente.
Come Levins e Lewontin hanno affermato alla fine di The Dialectical Biologist :

In contrapposizione alla visione riduzionista, che vede gli insiemi come riducibili a
collezioni di parti costitutive, noi vediamo i vari livelli di organizzazione come parzialmente
autonomi e reciprocamente interagenti. Dobbiamo rifiutare I'euforia molecolare che ha
portato molte universita a spostare la biologia verso lo studio delle unita piu piccole
liquidando gli studi di popolazione, organismici, evolutivi ed ecologici come “collezionismo
di francobolli” ¢ lasciando che le collezioni museali venissero trascurate. Ma una volta
riconosciuta la legittimita di questi studi, sollecitiamo anche lo studio delle relazioni
verticali tra i livelli, che operano in entrambe le direzioni.[39]



Nella loro argomentazione, l'organismo € sia «il soggetto che I'oggetto dell'evoluzione».
L'organismo é parte del suo ambiente e ne dipende, ma nessuno dei due «determina completamente
I'altro».[40] Sono invece, codeterminanti. Le attivita quotidiane degli organismi, come ad esempio
procurarsi il cibo, richiedono che essi interagiscano costantemente con I'ambiente e lo costruiscano,
trasformando il mondo esterno sia per loro stessi che per le altre specie. Le specie viventi plasmano
la natura, alterando le condizioni materiali della vita.[41] | livelli di gene, organismo e ambiente,
formano una "tripla elica”, in cui I'organismo svolge un ruolo di attiva mediazione. «E impossibile
evitare la conclusione che gli organismi costruiscono da soli ogni aspetto del loro ambiente. Non
sono gli oggetti passivi di forze esterne, ma i creatori e i modulatori di queste forze». Come
metafora, ‘adattamento’ dovrebbe quindi essere sostituito da: 'costruzione'.[42] Tale punto di vista,
sostenevano Levins e Lewontin, non era in conflitto con I'evoluzione darwiniana. Piuttosto, «il
darwinismo non puo essere realizzato senza che 1’organismo non venga reintegrato con le forze
interne ed esterne, di cui ¢ sia il soggetto che I’oggetto».[43]

Questa comprensione della complessita della relazione tra organismo e ambiente, evidente ad
esempio nei contributi di Levins alla teoria della nicchia, ha avviato una profonda prospettiva
ecologica, compreso un acuto riconoscimento dell'attuale crisi ecologica.[44] L'Homo sapiens, un
organismo particolarmente riuscito, che si evolve e si sviluppa attraverso la sua organizzazione
sociale (modi di produzione e "periodi eco-storici™), che disturba e cambia attivamente il mondo
che lo circonda, sta ora minando la propria esistenza, cosi come quella di molte altre specie,
attraverso la creazione di un mondo alienato. [45] Quindi, la soluzione risiede nella trasformazione
qualitativa della base organizzativa della relazione sociale umana con il mondo.

Per Levins, le lotte per «la sopravvivenza e la liberazione della specie umana» sono esse stesse co-
determinanti e possono essere affrontate pienamente - come nel concetto fondamentale di Marx -
solo attraverso una societa di produttori associati che "pianificano” razionalmente il loro
metabolismo con la natura attraverso la produzione. «L’obiettivo di un crescente tenore di vitay,
hanno scritto Haila e Levins, «non puod essere identificato con un crescente consumo di energia e
materie prime. Anzi, dopo aver soddisfatto alcuni bisogni di base su cui le persone saranno
chiamate a decidere, un ulteriore progresso dovra evidenziare il miglioramento della qualita della
vita». Questo potrebbe «portare ad un aumento dell'impegno e dei pensieri rivolti alla cura delle
persone, alla nostra salute, all'istruzione, alla vita culturale, alle opportunita di lavoro sano e
creativo, e al tempo libero», cosi come alla «ricchezza del mondo naturale» che deve essere
«riconosciuta come un elemento importante della qualita della vita, non solo come risorsa ma anche
come mezzo in cui si svolgono le nostre vite».[46]

Il capitalismo come malattia

Levins ha riconosciuto che per migliorare la salute umana e stabilire una relazione non alienata con
la natura e necessario andare oltre il sistema capitalistico. Nel suo saggio, “Is Capitalism a
Disease?: The Crisis in U.S. Public Health, ha proposto un’analisi dialettico-ecologica dello
sviluppo storico del capitalismo, mostrando come quest’ultimo sta contribuendo al «ritorno di
malaria, colera, tubercolosi, dengue e altre malattie gia conosciute» e «alla comparsa di malattie
infettive apparentemente nuove» come «la malattia del legionario, il virus Ebola, la sindrome da
shock tossico, la tubercolosi multifarmaco-resistente e molte altre», che ora includono H1N1,
H5N1, MERS, SARS e COVID-19 (SARS-CoV-2)[47]. Questo problema, ha precisato Levins, fa
parte della «crisi generale» del «capitalismo mondiale», che si manifesta come una «sindrome da
disagio eco-sociale». Levins ha sostenuto che questa sindrome € dovuta alla «pervasiva crisi
multilivello delle relazioni disfunzionali all’interno della nostra specie, e tra essa e il resto della
natura», che «comprende, in una rete di azioni e reazioni, modelli di malattia, relazioni di



produzione e riproduzione, demografia, esaurimento e distruzione gratuita delle risorse naturali,
trasformazione dell’uso del territorio € cambiamento climatico planetario».[48] Nel fare cio, egli si
¢ basato e al contempo ha ampliato la tradizione dell’epidemiologia sociale radicale, a cui Marx ed
Engels avevano contribuito.

Nel primo volume del Capitale, Marx ha elogiato il lavoro di Bernardino Ramazzini — un medico
italiano autore di Le malattie dei lavoratori, pubblicato per la prima volta nel 1700 — per la sua
dettagliata indagine sulla “patologia industriale” che esplorava un’ampia gamma di malattie che
colpivano i lavoratori.[49] Engels, attingendo a testimonianze di prima mano e a rapporti sulla
sanita pubblica, ha descritto in La condizione della classe operaia in Inghilterra, il degrado
dell’ambiente e della salute umana, poiché il capitalismo industriale stava conducendo a estese
modificazioni dell'uso del suolo, all'inquinamento dell'aria e dell'acqua, a condizioni di lavoro
pericolose e a condizioni di vita impoverite. Influenzato dal libro di Engels, Rudolf Virchow, un
medico e patologo tedesco, ha contribuito all’avanzamento della pioneristica epidemiologia sociale,
evidenziando come le mutevoli condizioni sociali influenzavano I’emergere e la diffusione del
colera e del tifo. Marx ed Engels hanno fatto propri i risultati investigativi di medici radicali, come
Peter Gaskell, Henry Julian Hunter, James Phillips Kay, Thomas Percival, John Simon e
Southwood Smith, che stavano documentando la diffusione di malattie infettive e la mancanza di
nutrizione nella popolazione, specialmente tra i poveri, data la mancanza di condizioni igieniche e
le disuguaglianze di classe causate dallo sviluppo capitalista. Nel Capitale, Marx ha descritto
dettagliatamente come il capitalismo stesse generando una frattura corporea nella morbilita e
mortalita umana, come parte della piu ampia frattura metabolica nella relazione alienata tra umanita
e natura.[50]

Nell'ambito della sua ricerca, Lankester ha studiato i patogeni parassitari e il ruolo umano nella
diffusione delle epidemie. Ha sottolineato come le epidemie siano nate dalle trasformazioni
ecologiche associate alla grande concentrazione di esseri umani e animali domestici in un unico
luogo, all’espansione della monocoltura, alla creazione di grandi allevamenti intensivi, alla
deforestazione e all’integrazione imperialista dell’economia globale. La perdita di biodiversita ha
ulteriormente facilitato la diffusione delle malattie. Questo lavoro collettivo ha contribuito a gettare
le basi di quello che é diventato noto come approccio ecosociale all’epidemiologia.[51]

Purtroppo, come ha spiegato Levins, questo approccio dialettico che dava rilievo alle complesse
relazioni e alle condizioni della malattia e della salute pubblica € stato accantonato. Al suo posto &
salito alla ribalta un modello biomedico riduzionista, con una concezione in gran parte statica della
natura, in cui si presume che le nuove tecnologie, i farmaci e la rapidita delle diagnosi possano
combattere efficacemente le malattie. Questo ha portato alla teoria della “transizione
epidemiologica”, secondo la quale nei Paesi sviluppati le malattie infettive sono essenzialmente un
ricordo del passato. Inoltre, si € prospettato che il costante sviluppo capitalistico sarebbe servito
come mezzo per «eliminare la poverta e produrre ricchezza, rendendo universalmente disponibili le
nuove tecnologie», trionfando sulle malattie in tutto il mondo.[52]

Sebbene la teoria della transizione epidemiologica sia ancora in voga, i fallimenti di questo
approccio sono facilmente evidenti, soprattutto sulla scia della pandemia di COVID-19. Come ha
spiegato Levins, questa posizione ha trascurato il fattore evolutivo. Quando gli antibiotici sono stati
impiegati nei corpi umani (e negli animali domestici per la produzione agroalimentare), i microbi
presi di mira hanno reagito alla sfida evolvendosi e mutando, fino a diventare resistenti agli
antibiotici. Paradossalmente, alcuni microbi si sono rivelati «resistenti ai [nuovi] antibiotici», ancor
prima di essere utilizzati. Questo accade quando un antibiotico viene immesso sul mercato con un
nuovo nome commerciale, ma in realta non e affatto diverso dal suo predecessore.[53] L’approccio
della transizione epidemiologica non ha inoltre tenuto conto di come il capitalismo globale stesse



aumentando le disuguaglianze sanitarie, dando luogo a massicce trasformazioni ecologiche e
contribuendo alla diffusione di malattie non piu confinate nelle regioni tropicali del mondo. Ha
prestato poca 0 nessuna «attenzione alle malattie della fauna selvatica o degli animali domestici e
delle piante», il che ¢ stato un grave errore, dato che «tutti gli organismi sono portatori di malattie»
e il crescente contatto tra le specie abbatte le barriere naturali pit vecchie.[54]

Levins ha sostenuto un approccio ecologico basato su una comprensione storica delle relazioni
socio-ecologiche di lungo periodo. Ha sottolineato che «le malattie vanno e vengono quando ci
sono grandi cambiamenti nelle relazioni sociali, nella popolazione, nei tipi di cibo che mangiamo e
nell’uso del suolo. Quando cambiamo le nostre relazioni con la natura, cambiamo anche
I’epidemiologia e le possibilita di infezione».[55] A titolo esemplificativo, Levins ha spiegato come
la deforestazione per aumentare la produzione di grano in Sud America ha favorito il contatto tra
roditori ed esseri umani. | semi e le erbe hanno attirato i roditori. Diversi predatori, come coyote,
gufi e serpenti, sono stati decimati a causa di questi stessi processi. A sua volta, questo ha favorito
I’espansione delle popolazioni di roditori. Man mano che la comunita di roditori si espandeva,
questi hanno cercato luoghi in cui nidificare, tra cui magazzini, capannoni e le «abitazioni delle
persone, facilitando la trasmissione di malattie».[56] Dinamiche simili si possono osservare con le
costruzioni di dighe e di sistemi di irrigazione, che creano habitat che favoriscono la «riproduzione
di lumache che trasmettono la trematode epatica, e di zanzare che diffondono malaria, dengue e
febbre gialla». Per quanto riguarda la demografia, un’elevata densita di popolazione, come quella
che si puo trovare nelle megalopoli globali e nelle baraccopoli ad esse collegate, ha dato luogo a
«nuove opportunita per le malattie» e ne ha aumentato la capacita di diffondersi. Una dinamica
simile emerge nei grandi allevamenti intensivi e nelle fabbriche di pollame, dove il
sovraffollamento di animali che vivono in pessime condizioni facilita ’emergere di “superbatteri”
resistenti agli antibiotici.

La critica del capitale aveva un ruolo centrale nell’approccio dialettico-ecosociale di Levins, per
mezzo del quale era possibile evidenziare le contraddizioni della sanita pubblica contemporanea.
Nel capitalismo, dove 1’assistenza sanitaria ¢ focalizzata sulla massimizzazione del profitto,
I’assistenza fornita non ¢ necessariamente buona in sé, poiché qui, come altrove, questo sistema
economico non ¢ interessato al valore d’uso, ma al valore di scambio. Il sempre maggiore dominio
dell’assistenza sanitaria da parte delle societd monopolistiche e la loro capacita di spremere
economicamente i pazienti - la cui domanda di assistenza sanitaria tende a essere anelastica -
consente un’enorme inflazione dei prezzi, rendendolo uno dei settori piu redditizi dell’economia.

Il capitalismo crea e alimenta intrinsecamente le disuguaglianze sociali; produce concretamente una
societa malata. Le sue azioni quotidiane danno luogo ad inquinamento, stress e malattie
ingiustificate e in aumento. All’interno della societa stratificata in classi, «il tasso di mortalita o di
altre conseguenze dannose aumenta con il livello di poverta, in malattie come le cardiopatie
coronariche, il cancro in tutte le sue forme, 1’obesita, il ritardo della crescita nei bambini, le
gravidanze inaspettate e la mortalita materna».[57] Questa societa malata richiede «spese sempre
maggiori per riparare i danni alla salute pubblica che essa stessa ha arrecato».[58]

Levins ha mostrato come le cose potrebbero andare diversamente, insistendo sul fatto che una
revisione globale implica la necessita di concentrarsi su: (1) la salute dell’ecosistema per tenere
conto delle molteplici cause di stress e di altre problematiche; (2) la giustizia ambientale; (3) la
determinazione sociale della salute; (4) 1’assistenza sanitaria per tutti; e (5) la medicina alternativa
come parte di un approccio globale alla salute.[59] Egli ha sostenuto che i miglioramenti ambientali
e sanitari «sono aspetti della lotta di classe, non un’alternativa ad essa».[60]



Rosso e verde

Per Levins, la lotta contro lo sfruttamento di classe e la lotta contro lo sfruttamento della natura
necessitavano l'una dell'altra e, a differenza del capitalismo, non potevano essere messe in
contrapposizione senza condurre a un disastro totale. 1l suo ruolo di scienziato ecologico non era
separato dalla sua pratica ecologica. Le sue profonde intuizioni come scienziato sono state arricchite
dal periodo trascorso come coltivatore di ortaggi a Porto Rico e dalla sua attivita a sostegno della
Rivoluzione cubana, con i suoi tentativi per instaurare «un'agricoltura ecologica ed un percorso
ecologico di sviluppo economico che fosse giusto, egualitario e sostenibile».[61] Durante l'attivita
agricola a Porto Rico, Morales e Levins hanno scritto il "programma agrario”, sottolineando il
potenziale della produzione agroecologica e collettiva.[62] Levins ha sviluppato un'incisiva critica
dell'agricoltura capitalista moderna e delle sue conseguenze socio-ecologiche. Altrettanto
importante € il modo in cui la pianificazione socialista e le pratiche agroecologiche sono servite a
trasformare il rapporto dell'uomo con la natura.

Nell'articolo "Science and Progress”, pubblicato nel 1986 su Monthly Review, Levins ha delineato
un «approccio dialettico, politico ed ecologico» alle pratiche e alle tecnologie agricole, in contrasto
con la moderna logica sviluppista, utilizzata per giustificare la struttura dell'agricoltura
capitalista.[63] Levins ha proposto un‘agroecologia radicata nella «conoscenza dettagliata dei
processi che influenzano la fertilita del suolo, le dinamiche di popolazione degli insetti (sia utili che
infestanti) e la microclimatologia».[64] Questo prevede di individuare i modi piu efficaci per ridurre
il dissodamento ed allentare il suolo. L'obiettivo & quello di impiegare strategie ad alta intensita di
conoscenza che incidono sul connubbio di lavoro e tecnologia impiegata nella coltivazione degli
alimenti. Levins ha sostenuto che «la monocoltura crea inevitabilmente nuovi e gravi problemi di
pesticidi, impedisce un uso profiquo della variabilita del terreno e del clima, impoverisce il suolo e
rende necessario I'uso massiccio di input costosi». E necessario, invece, lavorare con modelli di
diversita. Una cintura di alberi lungo i campi agricoli trattiene l'aria piu fredda, facilitando la
crescita delle colture che hanno bisogno di aria calda. La consociazione di colture diverse - quelle di
piante da frutta, che viene raccolta quando € matura, con quella di tuberi, che possono essere lasciati
nel terreno fino al momento del bisogno - offre piu opzioni e possibilita, date le incertezze della
natura. Inoltre, aiuta a controllare i parassiti. Levins ha sostenuto la pianificazione sociale al fine di
determinare la «dimensione ottimale dell'appezzamento», che deve essere «abbastanza grande da
poter utilizzare la meccanizzazione necessaria» e «abbastanza piccola da permettere di creare
I'effetto margine*».[65]

La pianificazione agroecologica deve considerare le questioni associate a «idrologia, migrazioni di
parassiti, disponibilita di lavoro e necessita di consumo». In questo caso, l'unita di produzione sara
probabilmente piu piccola dell'unita di pianificazione, al fine di migliorare il coordinamento
collettivo e garantire pratiche sostenibili. Data l'inevitabile variabilita ambientale, e importante
tenere conto dell'andamento della temperatura e dell'umidita nel corso dei decenni. Coltivare
insieme piante con esigenze diverse € utile per garantire la produzione alimentare, nel caso in cui si
verifichi il fallimento in una particolare varieta.[66]

Per Levins, quindi, la pianificazione svolge un ruolo cruciale nella creazione di un sistema di
produzione alimentare giusto e sostenibile. E una parte fondamentale della creazione di «un diverso
tipo di scienza» che «richiede la combinazione tra la conoscenza locale, dettagliata, profonda e
particolare che la gente ha delle proprie condizioni, e la conoscenza piu generale, teorica ma
astratta, che la scienza acquisisce solo distanziandosi dal particolare».[67] Cio richiede il
riconoscimento e il coordinamento tra la conoscenza popolare e quella scientifica. In questo caso la
conoscenza € sociale e deve essere condivisa, piuttosto che privatizzata per profitto. Questo



approccio richiede di porsi domande piu grandi, e di analizzare la complessita di tutti i sistemi per
evitare l'iperspecializzazione e il riduzionismo. Questa forma di pianificazione e aperta, collettiva e
necessaria per riorganizzare le relazioni sociali metaboliche degli esseri umani con la terra.

Grazie all'esperienza di lavoro e collaborazione con i compagni a Cuba, Levins ha visto nascere
questo sviluppo ecologico, mettere radici ed emergere come parte di una fioritura della
pianificazione sociale coordinata su larga scala, mentre il Paese perseguiva «un percorso di sviluppo
ecologico che combina sostenibilita, equita e obiettivi di qualita della vita».[68] Levins ha celebrato
i notevoli risultati della scienza cubana. Ha segnalato che a Cuba, la scienza e di proprieta pubblica,
il che consente un coordinamento sia all'interno che tra i vari settori di studio, e anche lo sviluppo di
piani e obiettivi nazionali. La conoscenza e orientata al servizio dell'umanita, piuttosto che alla
merce. La concezione della scienza e piu ampia e cio consente l'integrazione delle conoscenze della
societa nel suo complesso. Tutto cio ha svolto un ruolo cruciale nello sviluppo dell'agricoltura
biologica, data la conoscenza locale dei microclimi, del suolo, delle piante e dei parassiti.[69]

Levins ha individuato che «ogni tipo di societa sviluppa le proprie relazioni con il resto della
natura». Egli ha sostenuto che «un percorso di sviluppo ecologico € quantomeno latente nello
sviluppo socialista, alla pari dell'equita e della partecipazione. Nonostante tutti i zigzag, le
vacillazioni e le controversie, emerge come un'idea sempre piu centrale. E questo & imperativo,
perché il socialismo non puod avere successo senza impegnarsi in un percorso ecologico».[70] Dopo
la rivoluzione, i leader cubani hanno dovuto affrontare una serie di problemi sociali, come la
poverta, i servizi igienici, I'accesso all'acqua, la carenza di alloggi e l'analfabetismo. Ma hanno
anche rivolto la loro attenzione per affrontare le conseguenze della deforestazione, dell'erosione e
della monocoltura associate all'economia della canna da zucchero. Questi sforzi includevano la
creazione di giardini botanici, programmi di riforestazione, micro-stagni e pascoli a rotazione.
Levins ha indicato che l'allontanamento dalla scienza coloniale € stato un elemento cruciale per
stabilire un nuovo rapporto con la natura. La crescita & stata differenziata dallo sviluppo,
contribuendo a stabilire «un obiettivo di sviluppo armonioso dell'economia e delle relazioni sociali
con la natura».[71]

Complessivamente, la produzione agricola € stata progressivamente riorganizzata per stabilire cicli
e processi nutritivi riparatori, per migliorare la biodiversita, per ridurre al minimo l'uso di pesticidi,
per fornire cibo nutriente e proteggere i lavoratori agricoli. La produzione diversificata di piante e
animali «permette il riciclaggio all'interno dell'azienda». «La fertilita del suolo viene mantenuta
grazie al compostaggio, alla rotazione delle colture, all'uso di batteri che fissano l'azoto, ai funghi
che mobilitano il potassio, il fosforo e altri minerali, nonché alla coltivazione di lombrichi».[72] Per
quanto riguarda i lombrichi, & diventata comune la vermicoltura, con la quale i vermi trasformano la
materia organica vegetale in compost ricco di sostanze nutritive da utilizzare nei campi.
L'agricoltura urbana biologica e diventata comune in tutta Cuba. A Cuba, la trasformazione
rivoluzionaria del rapporto umano con la natura implica I'attuazione di quella che Fred Magdoff ha
definito «un'economia ecologicamente sana e socialmente giusta», in grado di aiutare a riparare «la
frattura del carbonio nel suolox».[73]

Come ecologista dialettico, Levins ha proposto di farsi grandi domande, per capire perché il mondo
si € organizzato in un modo particolare, e come potrebbe essere diverso. Con Lewontin, ha insistito
sul fatto che «dobbiamo unirci alla lotta per influenzare cio che accade».[74] Haila e Levins
concludono Humanity and Nature sostenendo che: «la nostra scienza dovrebbe identificare i
processi contraddittori che muovono la societa-natura sul suo percorso, o la allontanano dal suo
percorso, e proiettare possibili alternative tra le quali possiamo fare scelte consapevoli. Un futuro
non determinato & una chiamata all'esercizio della libertax».[75]



Note

* N.d.T. Per "effetto margine" si intende I’insieme delle influenze che interessano ’area di confine
fra due tipologie di ambiente o la parte di contatto tra due zone, come ad esempio la fascia
perimetrale di un campo. Il termine viene usato per segnalare eventuali diversita, interazioni,
interferenze  esterne che  possono incidere  sull’equilibrio  biologico  ambientale.

[1] Yrj6 Haila e Richard Levins, Humanity and Nature, Pluto, Londra, 1992, p. 11.

[2] John Vandermeer, Objects of Intellectual Interest Have Real Life Impacts: The Ecology (and
More) of Richard Levins, in The Truth Is the Whole: Essays in Honor of Richard Levins, a cura di
Tamara Awerbuch, Maynard S. Clark e Peter J. Taylor, The Pumping Station, Arlington,
Massachusetts, 2018, pp. 1-7.

[3] Richard Levins, Touch Red, in Red Diapers: Growing Up in the Communist Left, a cura di Judy
Kaplan e Linn Shapiro, University of Illinois Press, Urbana, 1998, p. 264; Richard Lewontin e
Richard Levins, Biology Under the Influence, Monthly Review Press, New York, 2007, p. 367.

[4] Lewontin and Levins, Biology Under the Influence, p. 185. Questo libro comprende i saggi che
Lewontin e Levins hanno scritto insieme, oltre che singolarmente.

[5] Levins, Touch Red, p. 264.

[6] Vedi John Bellamy Foster, The Dialectics of Ecology, Monthly Review Press, New York, 2024.

[7] Come spiegava Levins, «il termine 'materialismo dialettico' é stato spesso associato alla
particolare e rigida esposizione di Stalin e alle sue applicazioni dogmatiche nell'apologetica
sovietica, mentre 'dialettico’, € di per sé, un rispettabile termine accademico. In un momento in cui
la ritirata dal materialismo ha raggiunto proporzioni epidemiche, vale la pena di insistere sull'unita
di materialismo e dialettica, e di recuperare la piena vitalita di questo approccio alla comprensione e
all'azione sul mondo. Qui uso 'dialettica materialista’ e ‘'materialismo dialettico' in modo
intercambiabile». (Lewontin e Levins, Biology Under the Influence, p. 377).

[8] Richard Levins, “A Science of Our Own: Marxism and Nature,” Monthly Review 38, no. 3
(July—August 1986): 5-6.

[9] John Bellamy Foster, Engels and the Second Foundation of Marxism, Monthly Review 75, n. 2,
01.06.2023, pp. 1-18; trad, italiana: Engels e il secondo fondamento del marxismo,
Antropocene.org, 20.06.2023.

[10] Richard Levins e Richard Lewontin, The Dialectical Biologist, Harvard University Press,
Cambridge, Massachusetts 1985; Lewontin e Levins, Biology Under the Influence; Stephen Jay
Gould, La struttura della teoria dell'evoluzione, Codice Edizioni, Torino, 2012. Come ha scritto
Sahotra Sarkar, «con Engels [Levins, Lewontin e Gould] hanno implicitamente suggerito di essere
anche materialisti dialettici impegnati, quasi nel senso del vecchio stile dottrinario sovietico. Ma un
esame ravvicinato del loro lavoro rivela un aspetto piu sottile... Tutte e tre le figure erano
esplicitamente in debito con Engels» (Sahotra Sarkar, Lewontin's Legacy and the Influence of
Engels, Marxism and Sciences 1, n. 1 [inverno 2022], p.10). Vedi anche Brett Clark e Richard


https://monthlyreview.org/product/biology_under_the_influence/
https://monthlyreview.org/product/the-dialectics-of-ecology/
https://doi.org/10.14452/MR-038-03-1986-07_2
https://doi.org/10.14452/MR-075-02-2023-06_1
https://antropocene.org/index.php/397-engels-e-il-secondo-fondamento-del-marxismo

York, Dialectical Nature: Reflections in Honor of the Twentieth Anniversary of Levins and
Lewontin's The Dialectical Biologist, Monthly Review 57, n. 1, 01.05.2005, pp. 13-22.

[11] W. F. Hegel, La fenomenologia dello spirito, Einaudi, Torino, 2008; Lewontin e Levins,
Biology Under the Influence, pp. 186-87.

[12] Lewontin e Levins, Biology Under the Influence, p. 370.

[13] Theodosius Dobzhansky, Prefazione (1949) a, I. 1. Schmalhausen, Factors of Evolution: The
Theory of Stabilizing Selection, University of Chicago Press, Chicago, 1986, pp. Xv—Xxvii.

[14] David B. Wade, Prefazione (1986) a, Schmalhausen, Factors of Evolution,pp. v—xii; Lewontin
e Levins, Biology Under the Influence, pp. 75-80. Il termine "tripla elica™ e tratto dal famoso libro
di Lewontin, The Triple Helix: Gene, Organism and Environment, Harvard University Press,
Cambridge, Massachusetts, 2000.

[15] Lewontin e Levins, Biology Under the Influence,p. 77; “Macroevolution,” New World
Encyclopedia; Levins e Lewontin, The Dialectical Biologist, p. 169.

[16] Waddington citato da Gould, La struttura della teoria dell'evoluzione.
[17] Hegel citato da Evald Ilyenkov, Intelligent Materialism, Haymarket, Chicago, 2020, p. 26.
[18] Levins e Lewontin, The Dialectical Biologist, p. 191.

[19] Erano cosi vicini, che alla morte di Levins, Lewontin disse a uno di noi che aveva sempre
considerato Levins come un "fratello™.

[20] Lewontin e Levins, Biology Under the Influence, pp. 368-369.
[21] Lewontin e Levins, Biology Under the Influence, p. 110.
[22] Lewontin e Levins, Biology Under the Influence, pp. 185-86.

[23] Levins ha preso il concetto di "seconda contraddizione™ da James O'Connor. Ma nell'analisi di
Levins, questa si riferiva a una contraddizione ecologica, anziché economica, del capitalismo.
L'analisi non si riferiva, come in O'Connor, a una crisi economica dal lato dell'offerta e non da
quello della domanda, casata dagli alti costi delle risorse e dell'inquinamento provocato (il
sovvertimento delle condizioni di produzione). Nel concetto di "seconda contraddizione” di
O'Connor, non esisteva una crisi ecologica in quanto tale, ma semplicemente una diversa forma di
crisi economica. Richard Levins, Rearming the Revolution, Socialism and Democracy 12, n. 1,
1998, p. 65; John Bellamy Foster, Capitalism and Ecology: The Nature of the Contradiction,
Monthly Review 54, n. 4, 01.09.2002, pp. 6-16.

[24] Haila e Levins, Humanity and Nature, p.48.

[25] John Bellamy Foster, Marx’s Ecology, Monthly Review Press, New York, 2000; John Bellamy
Foster e Brett Clark, The Robbery of Nature, Monthly Review Press, New York, 2020, pp. 18-23,
206-11.



https://antropocene.org/Come%20ha%20scritto%20Sahotra%20Sarkar,
https://antropocene.org/Come%20ha%20scritto%20Sahotra%20Sarkar,
https://doi.org/10.14452/MR-054-04-2002-08_2
https://antropocene.org/index.php/libri-alias/444-marx-s-ecology-john-bellamy-foster-2000
https://monthlyreview.org/product/the-robbery-of-nature/

[26] John Bellamy Foster, The Return of Nature, Monthly Review Press, New York, 2020, pp. 24—
72.

[27] Foster, The Return of Nature, pp. 348-57, 390, 475.
[28] Foster, The Return of Nature, pp. 405-9.
[29] Lewontin e Levins, Biology Under the Influence, p.103.

[30] D. Bernal, Dialectical Materialism, in Aspects of Dialectical Materialism, a cura di Hyman
Levy et al., Watts and Co., Londra, 1934, pp. 103-6, 112; Foster, The Return of Nature, pp. 378—
79; Lewontin e Levins, Biology Under the Influence, p. 121.

[31] John Maynard Smith, Molecules Are Not Enough, London Review of Books 8, n. 2,
06.02.1986; Lewontin e Levins, Biology Under the Influence, pp. 101-2; Richard Lewontin, In
Memory of John Maynard Smith (1920-2004), Science 304, 14.05.2004, p. 979.Sui cambiamenti di
fase e sull'emersione, vedi Hyman Levy, A Philosophy for a Modern Man, Alfred A. Knopf, New
York, 1938, pp. 88-125; Hyman Levy, The Universe of Science, Watts and Co., Londra, 1932, p.
75.

[32] Lewontin e Levins, Biology Under the Influence, p. 102.
[33] Lewontin e Levins, Biology Under the Influence, p. 103.

[34] Levins, citato da William Wimsatt, Richard Levins as a Philosophical Revolutionary, Biology
and Philosophy, 16.01.2001, p.107.

[35] Bernal, Dialectical Materialism, p. 103-6.

[36] Lewontin e Levins, Biology Under the Influence, p. 115.

[37] Lewontin e Levins, Biology Under the Influence, p. 110, 120.

[38] Levins e Lewontin, The Dialectical Biologist, p. 278. Levins e Lewontin non solo sostenevano
che «le cose sono internamente eterogenee» a tutti i livelli, ma anche che non esisteva un
"basamento”, cioé non esistevano unita fondamentali distinguibili alla base dell'esistenza materiale
da cui tutto il resto potesse derivare.

[39] Lewontin e Levins, The Dialectical Biologist, p. 288.

[40] Levins and Lewontin, The Dialectical Biologist, p. 136.

[41] Levins e Lewontin, The Dialectical Biologist, pp. 89-106.

[42] Levins e Lewontin, The Dialectical Biologist, p. 85, 89, 104-5; Lewontin, The Triple Helix.
[43] Sulle prime Lewontin critico Gould per aver esteso il suo concetto di darwinismo troppo oltre
lo stesso Darwin. In seguito lo fece lui stesso. Era sempre piu critico nei confronti della teoria

darwiniana, che si concentrava troppo sul mero adattamento. Tuttavia, pur cercando di rendere piu
dialettica la teoria evolutiva, Lewontin, Levins e Gould continuarono a basare il loro pensiero su


https://antropocene.org/index.php/86-il-ritorno-della-natura-socialismo-ed-ecologia
https://www.lrb.co.uk/the-paper/v08/n02/john-maynardsmith/molecules-are-not-enough

Darwin. Vedi Rasmus Grgndfeldt Winther, Richard Lewontin as Master Dialectician, Science for
the People, 23.11.2021.

[44] Levins considerava il suo approccio pionieristico alla teoria delle nicchie come un esercizio di
applicazione della compenetrazione degli opposti. Lewontin e Levins, Biology Under the Influence,
p. 372; Richard Levins, Evolution in Changing Environments, Princeton University Press,
Princeton, 1986, pp. 39-46

[45] Haila e Levins, Humanity and Nature, pp. 190-99; Levins e Lewontin, The Dialectical
Biologist, p. 269.

[46] Haila e Levins, Humanity and Nature, pp. 248-50; Richard Levins, Eulogy Beside an Empty
Grave, in Socialist Register 1990, Monthly Review Press, New York, 1990, p. 330.

[47] Lewontin e Levins, Biology Under the Influence, p. 298.
[48] Lewontin e Levins, Biology Under the Influence, p. 370.

[49] Marx, Il capitale, Libro 1, Einaudi, Torino, 2024, p. 369; Bernardino Ramazzini, Le malattie
dei lavoratori, Teknos, Roma, 1995.

[50] John Bellamy Foster, Brett Clark e Hannah Holleman, Capital and the Ecology of Disease,
Monthly Review 73, n. 2, 01.06.2021, pp. 1-23; Howard Waitzkin, The Second Sickness, Free Press,
New York, 1983; Brett Clark e John Bellamy Foster, The Environmental Conditions of the
Working Class: An Introduction to Selections from Frederick Engels’s The Condition of the
Working Class in England in 1844, Organization & Environment 19, n. 3, settembre 2006, pp.
375—388.

[51] Ray Lankester, The Kingdom of Man, Henry Holt and Co., New York, 1911, pp. 31-33, 185-
187; E. Ray Lankester, Science from an Easy Chair: Second Series, Methuen and Co., Londra,
2015; Foster, Clark, e Holleman, Capital and the Ecology of Disease; Nancy Krieger, Epidemiology
and the People’s Health, Oxford University Press, Oxford, 2011.

[52] Lewontin e Levins, Biology Under the Influence, p. 298.

[53] Lewontin e Levins, Biology Under the Influence, pp. 302-303.

[54] Lewontin e Levins, Biology Under the Influence, p. 301.

[55] Lewontin e Levins, Biology Under the Influence, p. 299.

[56] Lewontin e Levins, Biology Under the Influence, pp. 300-302.

[57] Lewontin e Levins, Biology Under the Influence, p. 307.

[58] Lewontin e Levins, Biology Under the Influence, pp. 305-306.

[59] Lewontin e Levins, Biology Under the Influence, pp. 306-310.

[60] Lewontin e Levins, Biology Under the Influence, p. 319.


https://magazine.scienceforthepeople.org/lewontin-special-issue/lewontin-as-master-dialectician/
https://doi.org/10.14452/MR-073-02-2021-06_1

[61] Lewontin e Levins, Biology Under the Influence, pp. 306-7.
[62] Lewontin e Levins, Biology Under the Influence, p. 366

[63] Nel suo saggio, Levins ha offerto una critica acuta dello sviluppismo. In generale, lo
sviluppismo, che é alla base dei programmi di sviluppo economico capitalisti, presuppone che i
Paesi meno sviluppati “progrediscano” lungo un unico asse seguendo i Paesi sviluppati. Egli ha
avvertito che troppo spesso le societa "rivoluzionarie” seguono la stessa logica, supponendo di
dover procedere lungo questo stesso asse per raggiungere, e infine superare le nazioni capitaliste.
Questa logica ha contribuito al perseguimento di pratiche agricole alienate, al servizio
dell'accumulazione del capitale e con conseguente degrado ambientale.

[64] Lewontin e Levins, Biology Under the Influence, p. 322.
[65] Lewontin e Levins, Biology Under the Influence, p. 323.
[66] Lewontin e Levins, Biology Under the Influence, pp. 323-324.
[67] Lewontin e Levins, Biology Under the Influence, pp. 325-327.
[68] Lewontin e Levins, Biology Under the Influence, p. 343.
[69] Lewontin e Levins, Biology Under the Influence, pp. 346—353.
[70] Lewontin e Levins, Biology Under the Influence, p. 344.
[71] Lewontin e Levins, Biology Under the Influence, p. 356.

[72] Lewontin e Levins, Biology Under the Influence, pp. 358-362; Mauricio Betancourt, The
Effect of Cuban Agroecology in Mitigating the Metabolic Rift, Global Environmental Change 63,
luglio 2020, pp. 1-10; Rebecca Clausen, Brett Clark e Stefano B. Longo, Metabolic Rifts and
Restoration: Agricultural Crises and the Potential of Cuba’s Organic, Socialist Approach to Food
Production, World Review of Political Economy 6, n. 1, estate 2015, pp. 4-32; Christina Ergas,
Surviving Collapse, Oxford University Press, Oxford, 2021; Sinan Koont, The Urban Agriculture of
Havana, Monthly Review 60, n. 8, 01.01. 2009, pp. 44-63; Sinan Koont, Sustainable Urban
Agriculture in Cuba, University Press of Florida, Gainesville, Florida, 2011; Peter Rosset, Cuba: A
Successful Case Study of Sustainable Agriculture, in Hungry for Profit, a cura di Fred Magdoff,
John Bellamy Foster e Frederick Buttel, Monthly Review Press, New York, 2000, pp. 203-213;
Peter Rosset, Fixing Our Global Food System: Food Sovereignty and Redistributive Land Reform,
Monthly Review 61, n. 3, 01.07.2009, pp. 114-128; Miguel A. Altieri, The Principles and Strategies
of Agroecology in Cuba, in Sustainable Agriculture and Resistance, a cura di, F. Funes, L. Garcia,
M. Bourque, N. Perez e P. Rosset, Food First Books, Oakland, 2002, pp. Xi—xiii.

[73] Fred Magdoff, An Ecologically Sound and Socially Just Economy, Monthly Review 66, n. 4,
01.09.2014, pp. 23-34; Fred Magdoff, Repairing the Soil Carbon Rift, Monthly Review 72, n. 11,
01.05.2021, pp. 1-19.

[74] Lewontin e Levins, Biology Under the Influence, p. 217.

[75] Haila e Levins, Humanity and Nature, p. 252, corsivo nostro.


https://doi.org/10.14452/MR-060-08-2009-01_5
https://doi.org/10.14452/MR-060-08-2009-01_5
https://doi.org/10.14452/MR-060-08-2009-01_5
https://monthlyreview.org/product/hungry_for_profit/
https://doi.org/10.14452/MR-061-03-2009-07_9
https://doi.org/10.14452/MR-066-04-2014-08_3
https://doi.org/10.14452/MR-072-11-2021-04_1

John Bellamy Foster e Brett Clark
Traduzione a cura della Redazione di Antropocene.org

Fonte: Monthly Review 2025, vol. 76, n. 8 (01.01. 2025)



https://monthlyreview.org/2025/01/01/the-dialectical-ecologist-richard-levins-and-the-science-and-praxis-of-the-human-nature-metabolism/#en11backlink

